#### GOVERNMENT OF INDIA

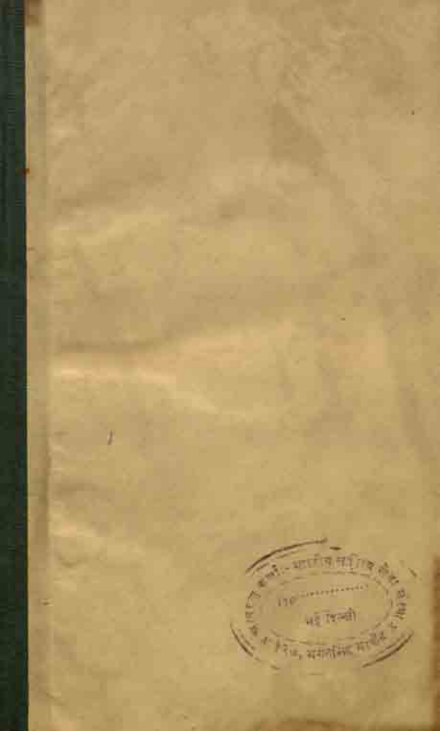
#### ARCHÆOLOGICAL SURVEY OF INDIA

# CENTRAL ARCHÆOLOGICAL LIBRARY

ACCESSION NO. 3685

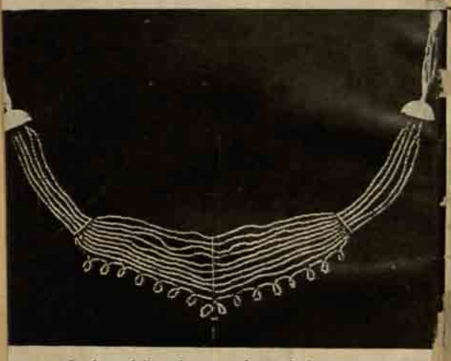
CALL No. 901. 09 54/ Har.

D.G.A. 79,









विश्वली दशाब्दी में भारतीय प्रातान की एक बड़ी कोज भारत में सिन्धु सम्पता के सन्देशमें का पता लगाना है। इसका सबसे महत्वपूर्ण स्थान जीवन है। इसकी खुदाई में प्राप्त एक स्वर्णहार (पृ.० ११)



भारत का उठ्डा सांस्कृतिक इतिहास

\* 44

हरिवत्त वेदालंकार

title 2+

गुच्छुल विश्वविद्यालय कांगरी

तीसरा संस्करणे

901.0954 Har \*

SPECIALIN<sup>21</sup> 196)-

आत्माराम प्राड संस, दिल्ली-६

#### BHARAT KA SANSKRITIK ITIHAS

(Cultural History of India)

hy.

Hari Dutta Vedalankar Rs. 8.00

(Third Edition, 1962)

### COPYRIGHT @ ATMA RAM & SONS, DELHI-6

#### प्रकाशक

रामलास पुरी, संभासक घात्माराम एण्ड संस कारमारी गेट, विल्ली-8

#### शासाएँ

होज जास, नई विस्ती चौड़ा रास्ता, जनपुर माई होरां गेट, बासमार वेगमपूल रोड, मेरठ विश्वविद्यालय क्षेत्र, चन्द्रीयह

मुख्य भाठ स्पर

मुद्रकः रसिक प्रिटर्स महोल बाग, मई दिल्ली

GENTRAL ATTENDED TO AND

Am 3685 901.0954

# तृतीय संस्करण की भूमिका

इस संस्कारण को पूर्णतया संबोधित करते हुए इसमें विश्वस दस वर्षों में हुए नयीन पुरास्त्वीय धन्वेषणों तथा सांस्कृतिक परिवर्तानों का विस्तार से बर्णन किया स्था है। दूसरे बच्चाय में लोवल की जुदाई पर एक नया प्रकरण बदाया गया है। सामनप्रणाली तथा धापुनिक भारत बाले बच्चायों की सामग्रे को बच्चायों के लिये बनेक संबोधन क्रिये गये हैं। संबोधन के लिये गुमे डा० बामुदेवशरण के संखाल, हिन्दू विश्वविद्यालय, तथा श्री कृष्णदत्त्वीं बानोयी, सापर विश्वविद्यालय, से बहुमूल्य मुकाब मिले हैं, मैं इनका इसके लिए ब्रत्यन्त बानारी हैं। मारत सरकार के पुरातर्थ विभाग ने जोधन, मोहेंनोदही धादि के सम्बन्ध में धनने बहुमूल्य किय छापने की अनुमति प्रदान की है, इसके लिए इस विभाग का बहुत अनुमतीत हैं।

न्युवकुल कांगही २४-४-६२ हरिदत्त चेदालंकार

# प्रथम संस्करण की भूमिका

इस पुस्तक का उद्देश प्राचीन भारतीय संस्कृति के सब पहनुसी का सरव पूर्व मुबीय एप से विधिन्त तथा प्रामाणिक दिन्दर्शन कराता है। यह बड़ी प्रमानता की बात है कि स्वतस्वता-प्राप्ति के बाद जनता का इस विषय में प्रमुख्य निरम्तर कह रहा है भीर विश्वविद्यालय धपने पाठ्य-क्षमों में इसका समावेश कर रहे हैं। यह पुस्तक विभिन्न विश्वविद्यालयों के पाठ्य-क्षम को ब्यान में रखते हुए लिखी गई है, उनमें बचित सभी विषयों का इसमें मंजिन्द एवं सारयमित प्रतिपादन है। पामा है कि विश्वविद्यालयों के छात्रों के लिए यह पुस्तक उपयोगी होगी तथा प्राचीन नेम्कृति के सम्बन्ध में विद्यामा रखने बात प्रामान्य पाठक भी इसमें काम दठा करेंगे।

पुस्तक के पहले बध्याय में भारतीय संस्कृति की महत्ता, सञ्चता धीर लंस्कृति के स्वक्रम, तथा हमारे देश की सांस्कृतिक एकता की महत्त्वपूर्ण विशेषताओं पर प्रकाश हाला गया है और विभिन्न राजनीतिक पूर्ण की सांस्कृतिक उन्मति का संशित्त निर्देश है। इस अवतरिषका के बाद दूसरे से तरहवे सम्पान तक विद्वत, महाकाय्य-कालीत, गुन्त एवं मध्य पूर्ण को सांस्कृतिक दशा का तथा बीड, वैन, संक्ति-अवान भीराणिक हिन्दू-पर्म, बृहत्तर भारत, वर्ण-व्यवस्था, भारतीय दर्धन, आसत-अवानी, शिक्षा-पद्मति तथा कला आदि संस्कृति के महत्त्वपूर्ण संगो का विषेक्त

तै, हिन्दू अमें और इस्ताम के पारस्परिक सम्पर्क के परिणामों का भी उस्तेख है। बीदहवें घन्याय में नारतीय संस्कृति की विदेषतायों धौर उसके भविष्य पर विचार किया गया है। पत्त्रहवें घरवाय में साधुनिक नारत के साम्कृतिक तब सागरण का यमंत है, इसमें बाद्ध-समाज, धार्य-समाज धादि धार्मिक धान्योवनों, सती-प्रधा के नियंख से हिन्दू कीड तक के सामाजिक सुपारों, वसंपान भारत के बैज्ञानिक विकास, साहित्यक उसति धौर कवात्मक पुनर्जीमृति का संस्थित उस्तेख है।

पुरतक की कुछ प्रयान विशेषताओं का पर्सन समुजित न होगा। इसकी भाषा बीर बीती बत्यन्त गरन बीर मुबोप रखी नई है। इसमें इस बात का प्रमतन किया गया है कि प्रत्येक पूर्व और सांस्कृतिक पहुत् के बाधिक विस्तार में न जाकर उसको मुख्य बातों को ही चर्चा की बाव, विभिन्न विषयों का काल-कमानुसार इस प्रकार कर्णन किया जाय कि सारा विषय हस्तामलकतत् हो लाव । पाटक भीर विद्यार्थी स्वस्ट कंप से यह जान सर्वे कि हमारी संस्कृति में कौन-सी संस्था, प्रमा, क्यानमाः क्यान्योक्ती दार्योतक विचार किस समय और किन कारणी से प्रादर्भ सहस् । उवाहरणार्थ जाति-भेद का जीदक भीचे, सातवाहन, गुन्त तथा माना युगों में कैसे विकास हुया, इसका संक्षिप्त कर्मन किया गया है। इस प्रकार पर्म स्वय संबो में भी सांस्कृतिक उन्नीत की कमिक अवस्थाओं का निदर्शन है । भारतीय कला चाले बच्याय में न जेवन भारतीय कला की विशेषतायों तथा उसकी विभिन्न वीनियों का परिचय दिया समा है किन्तु उनके स्वरूप को स्पष्ट करने के लिए १४ विश्व भी दिये है, विश्वों का मुसाब इस दुष्टि से किया तथा है कि इनमें भारतीय कला के सभी कालों के एक दो उसम नमूने का जार्य। सेलक कुछ मधिक वित्र देना चाहता था किन्तु पुस्तक के जस्दी में छणने के कारण, उसे इतने चित्रों से ही संतीय करना पड़ा है। धर्मने मंत्रकरण में बह इस दीप को पूरा करने वा भरतक प्रयत्न करेंगा। सात निक भारतीय प्रातस्व-विभाग की खवा से प्राप्त हुए हैं। इनके प्रकाशित करने की बनुमति प्रदान करने के लिए में इस विभाव का परवन्त बाभारी है। विदेशों में भारतीय संस्कृति का प्रसार स्वष्ट करने के लिए एक मान-चित्र भी दिया गया है।

यति यह पुस्तक छात्रों तथा भारतीय संस्कृति के प्रेमियों को इस विषय का ज्ञान करा सके और इसके प्रति धनुराग उत्प्रण कर सके तो सेलक प्रपना प्रयस्त सकत सम्भेगा।

गुरक्त कांगती

हरिया वेदालंकार

# विषय-सूची

| १. विषय-प्रदेश                                                                     | *           |
|------------------------------------------------------------------------------------|-------------|
| २. प्राचीतहासिक पूर्व                                                              | 200         |
| ३. बेंदिक साहित्य भीर संस्कृति                                                     | 58          |
| <ol> <li>रामायण घोर महाभारत तथा तत्कालीन भारत</li> </ol>                           | 28          |
| ५. जैन भीर बौद्ध-धर्म                                                              | <b>EX</b>   |
| ६. मन्ति-प्रचान पीराणिक वर्स का उदय और विकास                                       | 98          |
| ७. दर्शन                                                                           | 32          |
| <ol> <li>मीर्थ-मातवाहन-कुदााण मुन</li> </ol>                                       | 33          |
| ६: गुप्त-पुरा का समाज, साहित्य और विज्ञान                                          | 550         |
| १०. बृहत्तर भारत                                                                   | <b>*</b> ?= |
| ११. मध्यकालीन संस्कृति                                                             | 5.89        |
| हरः इस्लाम और हिन्दू धर्म का सम्पन्न तथा उसके प्रसाव                               | १५३         |
| १३. शासन प्रणासी                                                                   | 86%         |
| १४. भारतीय कला                                                                     | 500         |
| १४. प्राचीन विकान्यवति                                                             |             |
| १६ आधृतिक भारत                                                                     | 203         |
| १७. भारतीय संस्≛ति की विशेषताएँ                                                    | 55=         |
|                                                                                    | 386         |
| पहला परिधिष्ट-संस्कृति विश्वमक संस्कृत के महत्वपूर्ण<br>प्रत्यों तथा लेखकों का काल |             |
|                                                                                    | 272         |
| दूसरा परिशिष्ट-प्राचीन भौगोलिक स्थानों के वर्तमान क्य                              | 57=         |
| सहायक ग्रन्थ-मूची                                                                  | 565         |
| <u>धनुषमणिका</u>                                                                   | 528         |

### हाफटोन चित्र-सूची

- शोधन की सुदाई से प्राप्त स्वलंहार ।
- २. धयोककालीन वृपमांकित स्तम्मधीप (६ री श॰ ई० पू०) ।
- वे. अमरावती स्तूप का एक दृश्य I
- ४. भारहत में बुद्ध की उपासना का एक दृश्य ।
- भारहृत स्तूप में उत्कीर्ण राजकुमार वित के उद्यान को सरीदने का दृश्य (२ री व॰ ई॰ पू॰) ।
- ६. महामापा का स्थान (२ रो श० ६० पूर)।
- भारतृत स्तूप पर उत्कीर्ण थेग्ठी की मुक्ति (२ री० छ० ई० पू०) ।
- असकावित से मुशोभित पार्वती मस्तक, सहिच्छत्रा बरेली से आप्त, (४ वी० श० ई०)।
- इ. बामर शाहिशी वली दीदारगंज, पटना ।
- १०. भगवान राम को कांस्य प्रतिमा (११ वी श॰ ६०) ।
- ११. प्रज्ञा पारमिता (१२ वॉ स०)।
- १२. होयशनेश्वर (हालेखिद, मैसूर) के मन्दिर का बाहरी पृश्य ।
- १३. विक्षण में भारतीय संस्कृति के प्रसारक महर्षि धनस्त्य (विवस्तरम्, १३ वीं श॰ दै॰)।
- १४. सारनाथ की बुद्रमूचि ।
- १५. राजराज कोल द्वारा तंजीर में बनवाया पृह्दीस्वर का मन्दिर (१० वीं० घ० ६०)।
- १६ पारापुरी (ग्लिकेंग्टा) की जिसूरित।
- १७. देलवाड़ा (धावू) के जैन मन्दिर में संगमरमर की कारीमरी वासी करा (१०३१ ई०)।
- १८. बच्चे की बुनार करती मी (भूवनेश्वर, उड़ीसा, ११वीं घ०)
- १स. पत्र लिखती हुई सारी (भूबनेदयर, ११ वी स०)
- २०. लिगराज (भूवनेश्वर) के मन्दिर।
- २१. कोणार्क (उडीसा) के रथ का विशालयक।

# लाइन स्लाक चित्र-सूची

| रे. हड़पा के दो कबन्य                      | 20 605  |
|--------------------------------------------|---------|
| २. मोहेञ्जोदडो की मुहर्रे                  | 30 to 8 |
| ३. सांची का स्तूप                          | No See  |
| ४. बरावर (जि॰ गया) में यशोग की बनवाई       |         |
| सोमश ऋषि की गुफा                           | 20 8=5  |
| ४. अजन्ता का एक भितिनिय                    | To fee  |
| ६. पद्मपाणि धवलीकितेश्वर                   | To fee  |
| ७. मामन्तपुरम् का एकास्म मन्दिर            | मू० १६२ |
| <ul><li>मगीरम को तगस्या</li></ul>          | A. 552  |
| <ol> <li>श्लोरा का कैलाग मन्दिर</li> </ol> | A0 652  |
| १०. समुराहो के मन्दिर                      | A. 35.7 |
| ११. मोहेञ्जोदडो की नर्तको                  | La Sos  |
| १२. नटराज विव                              | do dos  |
| ) ३. जासला के प्राचीन धवशेष                | 40 38x  |



# विषय-प्रवेश

भारतीय संस्कृति की महत्ता-भारतीय संस्कृति विश्व के इतिहास में वर्ष इत्टियों में विशेष महत्व रसती है। यह समार की प्राभीनतम संस्कृतियों में से 🗎 🖡 मोहे बोदबी की सुदाई के बाद से गए मिल और सेवापोटेमिया की सबसे परानी वस्तानाची के वयकातीन वससी अने तभी है। प्राचीनता के साथ इसकी इसकी विसंपता समरता है। बोनी संस्कृति के घतिरकत पुरानी दुनिया की समा सभी- येगो-पोर्टीयवा को मुंगरियन, बनोरियन, बेनिजोरियन और मान्द्री प्रभूति तथा मिस्र, देशन, युनाम धीर रोम की-अंग्इतियों वाल के करान गाल में समा नुकी हैं, कुछ व्यवा-वरोप हो उनकी गीरव-साथा गाने के लिए वर्ष हैं: किन्तु नारगीय संस्कृति कई हजार वर्ष तक काल के कुर पंपेड़ों को महारो हुई आज तक जीवित है। उसकी गीसरी विकेशना उसका जगदगुर होता है। उसे इस बात का धेव पाल है कि उसने न केवल इस महाद्वीप-मरीने भारतकों को सम्बता का पाठ पढ़ाया प्रवित भारत के बाहर औ बहुत यह तिस्म को अगसी जातियों को सन्ध बनाया, साइबेरिया से सिहन (श्रीतका) तक और मैडामास्कर टापू, ईराव तथा अफगामिस्तान से प्रणांत महामागर के बोनियों, वानो के द्वीपी तक के विशास मुन्यक पर प्रथम प्रमिट प्रभाव छोड़ा । सर्वा ह्वीयता, विशासना, उदारमा धीर महिष्मुना की ब्रिट से प्रस्त भरतनियाँ दनकी समता नहीं कर सकती ।

इस अनुरम और जिल्ला सन्तृति के उत्तराधिकारों होने के नाते इसकी रथायें ज्ञान प्रान्त करना हमारा परम प्रावश्यक कर्तेच्य है। इसके व केवल हमें उनके गूण, परवृत दोव भी, मालुम होंगे। यह भी जात होंगा कि किन कारवों से उनका उत्कर्ष और अवक्ष्य हुआ। इसमें तो कोई सन्देह नहीं कि मारतीय संस्कृति का प्रतीत अव्यन्त उन्त्वल था, किन्तु हमारा कर्तेच्य है कि हम अविष्य को भूत से भी अधिक उज्जव और गीरवपूर्ण बनाने का अयास करें। यह शास्कृतिक इतिहास के गम्भीर अध्ययन के ही सम्बद है।

जिल्लु इससे पहले संस्कृति के स्वतंत्र तथा भारतीय वंस्कृति की भीगोविक

पाँच विकासिक पुरुक्षिम का सामान्य परिचय पावस्थक है ।

सभ्यता भीर नंस्कृति — सन्दर्शत का सन्दार्थ है उत्तम मा सुवसे हुई स्थिति । सनुष्य स्थानका प्रविधीन प्राणी है। यह युद्धि के प्रयोग से भागे वारों और भी प्राकृतिक परिस्थिति को निरुवार सुधारता घोर उसते करता रहता है। ऐसी प्रत्येक जीयन-पद्धति, रीति-नीतिः रहन-महन, प्राचार-विकारः मगीन प्रनुपंतात गोर पावि-रबार, जिनमें मनुष्य पशुधी धीर जंगीनमां के दर्जे में केंचा उठना है तथा नश्च मनता है, सञ्चला भीर संस्कृति का भंग है । सञ्चला (Chvilization) से अनुस्य के भीतिक क्षेत्र की और संस्कृति (Caltare) में मानांतक क्षेत्र की प्रवित सूर्वित होती है। प्रारम्भ में मनुष्य बोधी-मानी, मुदी-मुपी सब-कुछ सहता हुया जंगलों में रहता था, क्षत्र-वर्तः उसने इन प्राकृतिक विभवागों से प्रपूर्ती रक्षा के लिए पहले गुकागी धीर फिर कमल नकड़ी, इंट या परवर के गवानों की धरण भी, यब वह तीहे और सीमाट की मनल-जुम्बी घट्टानिकाओं का निर्मात करने लगा है। प्राचीन कान में मातायात का साथन विकी मानव के दो वैर ही थे. फिर उसने घोडे, डॉड, ताथी, रत बीर दहली का आध्य निया, यब वह मीटर बीर रेनगांदी के बारा भीडे समय में बहुत सम्बे फासने तम करता है, हवाई बहुत डारा चाकाम में भी उहने चया है, क्ष्मतिको, रावेटो, फ्रांतिक-कानी हारा चन्द्रमा, श्रुण तथा मगल गरी तथ प्रतियने का पत्न कर रहा है। पहले मन्त्य जंगल के करत, मूल और फल तथा गाविट से क्ष्पना निर्वाह करता था। बाद में उसने पशु-पालन धीर कृति के पार्विस्कार आस क्षाजीविका के सामनों में उन्नति को । पहले वह काने सब कानी को धारीरिक धाँका में करता था, बीसे उसने पशुक्ती की पालनू बनाकर और समाकर उनकी पारित का इस, गाडी बादि में उपयोग करना शीला । यन्त्र में उसने हवा, वाले, नाला, विजनी बादि भौतिक शक्तियों को तथा चार्णावक एक्ति और वर्ज में करके ऐसी मशीतें बनाई बिनमें दसके भीतिक जीवन में कामान्यलट ही नई । मन्या की यह सारी धगति गञ्चला गहलाती है।

संस्कृति का स्थक्ष — यदुष्य केवल भीतिक परिस्वितियों में सुधार करके ही संसुष्ट नहीं हो बाता । यह भावन से तो नहीं बीता, अपोर के साम धन और पारमा भी है । मौतिक उसित से धनीर की मुख मिट सकती है, किना इसके वायज़्द मन धीर धारमा तो प्रतृत्त ही वने रहते हैं । इसी सन्तुष्ट करने के लिए मनुष्य प्रकृत को विकास और उसित करता है, उसे संस्कृति महते हैं । मनुष्य को विज्ञास का परिणाम धर्म धीर उसित होते हैं । सोन्दर्ध की धीन करते हुए वह संगीत, माहित्य, मृति, निव धीर वारत होते हैं । सुक्षपूर्वक निवास के लिए सामाजिक धीर राजनीतिक संपटनों का नियाल करता है । इस प्रकार मातिसक धीर राजनीतिक संपटनों का नियाल करता है । इस प्रकार मातिसक धीर वार्योतिक संपटनों का नियाल करता है । इस प्रकार मातिसक धीर वार्योतिक संपटनों आ स्वान्तिक संप्रकार समाजिक धीर का सामाजिक संप्रकार समाजिक संप्रकार समाजिक संप्रकार सामाजिक संप्रकार सामाजिक संप्रकार समाजिक संप्रकार सामाजिक सामाजिक संप्रकार सामाजिक सामाजिक संप्रकार सामाजिक सामाजिक संप्रकार सामाजिक संप्रकार सामाजिक संप्रकार सामाजिक संप्रकार सामाजिक सामाजिक संप्रकार सामाजिक सामाजिक संप्रकार सामाजिक सामाजिक सामाजिक सामाजिक सामाजिक संप्रकार सामाजिक साम

संस्कृति का निर्माण—किसी देश की संस्कृति उसकी सामूर्ण मानसिक निधि को मुक्ति करती है। यह किसी विशेष व्यक्ति के पूर्वार्य का पान नहीं प्रविद्व धनंदर जात स्था खजान व्यक्तियों के भगीरण प्रयत्न का परिणाम होती है। सक व्यक्ति सपती सामध्ये सीर योगाता के सनुसार संस्कृति के निर्माण में सहयोग के हैं। संस्कृति की तुलता सास्ट्रेजिया के निर्माण संदेश पादे आने वाशी मूँग की भीमकाम बहुतों से को जा सकती है। मूँग के सामध्य कीई सपते होटे पर बनाकर समस्त हो गए, फिर नये कीही ने घर बनाए, उनका भी सन्त हो गया। इसके बास उनको भगनी पीतों ने भी यही किया, और यह चम हजारी वर्ष तम निरम्तर चलता रहा। साज उन सब मूँगों के नन्हें-नन्हें घरों ने परस्पर जुड़ते हुए विद्याल जुड़ानों का रूप पारण कर निया है। संस्कृति का भी इसी अकार पारे-वारे निर्माण होता है और उनके निर्माण में हजारों वर्ष लगते हैं। मनुष्य विभिन्न स्वानी पर रहते हुए विद्याल करते हैं। मनुष्य विभिन्न स्वानी पर रहते हुए विद्याल करते हैं। भागा तथा कलायों का विकास करके संस्कृति का निर्माण करते हैं। भारतीम संस्कृति को भी इसी प्रकार स्वना मुई है।

भारतीय संस्कृति में सम्मिखन-भारतीय संस्कृति को प्राय: बेयन बावों की कृति सममा बाता है। इसमें कोई सब्देश नहीं कि हमारी संस्कृति के निर्माण में प्रधान भाग उन्हों का या: किन्तु हमें यह नहीं सूतमा चाहिए कि महत्र हमारों को संस्कृति है वह आये नहीं ऑफ्ट्र भारतीन है। इसमें आर्थी ने, उनते पूर्व पड़ी बसने बाती सवा उनके बाद गृही बाने वानी सभी बावेंतर ग्रांतियों ने अवनी देन दी है। जिल प्रकार मिट्टी के घर्नन स्तरी के जमते से देखा बनता है, उसी प्रकार मास्तीय नेस्कृति नाना जातियाँ को साचनाधी के परस्पर साँग्यासन से बनी है । मेपिटी, धार्मण बार्य, ब्रॉबर, इंसर्गी, यबन, श्रम, कुसाण, पहलम, हम, भ्रमच, तुर्क, मुगल प्रवृति क्रोम जातियों ने सांस्कृतिक यज्ञ में अपनी-अपनी धार्ट्यत हो है। समरीका बाँद धारद्वीतमा में बिस प्रकार समुधी-मी-नाम्ची पुरानी सस्कृतियों घीर बातियों का उन्मृत्तन धरने। शादीव एकता की प्रतिषठा की गई, ऐसा बहाँ कभी नहीं हुआ। बहां किसी जाति ने दूसरी-आति के उन्हेद को बात नहीं सीची । बाज भारतीय संस्कृति विसा क्ष्म में दिलाई दे रही है, यह बार्य और वायंतर वार्षिय जातियों भी साधनाओं है शॉन्सक्षण का पत है। वर्तमान कान का प्रतिक विकार, विकास और सामाविक तथा राजनीतिक प्रधा विभिन्न तरवी से मिलकर बने हैं। प्रयागराम की विमेगी में तीन बारावी का संगव होंसा है, फिन्तु भारतीय संस्थित यनेक युनीत भारती के समावय से बनी है ।

सिमला का कारण सिहिष्णुता—इस प्रकार का सिमला बहुत कम देशों
में हुधा है। इस सिमला का प्रमान कारण आयों की सिहिष्णुता भी प्रमुत्ति प्रतीत होती है। प्रायः विकेता क्षसिहाला होते हैं। वे विकिती गर अपना भर्मे, व्याचार-विचार, विस्थास सबदेश्ती बीधना चाहते हैं। यूरीय में कई सिद्धार तक म प्रेयन विचीत्रों अपितु ईसाइयों में भी धाने से प्रतिवृत्त कत रखने वानी का कूरता-पूर्वक दमन करने नभा रक्त को निद्धार बहाने के बाद ग्रामिक सिहण्युता का पाठ पता है। किन्तु भारत में आयों ने च्यांच के समय से यह सिद्धान्त मान निया था—दक है। भगवान की भीम नाना तामी से मुकारते हैं (एकं सिद्धार बहुधा बदिता)। सबकी धपने देश से पूरा करने, वार्मिक विश्वास रखने तथा उसके बनुसार जीवन जिताने की स्वतन्त्रता होती साहिए। समृषे भारतीय इतिहास में वह प्रमृत्ति प्रवत्त रही है। इसी कारण भारतीयों ने बाहर से बाने वालों को निदेशी नहीं समभा, उनमें पृणा नहीं की, उनकी रोति-मीति बीर बाबार-विभार का विशेष नहीं किया। उनका मर्गे, साणां भीर रहने सहल भने ही जिल हो, भारतीयों ने उसे स्वीकार किया। भारत ने महुदो, पारमी, मुसल-मान, रंसाई धर्मों को बालय दिया। सहिष्स्तृता के कारण पार्थ, इतिह, मंगील, धक, ईराली, तुर्क बादि जातियों का सुगमता-मूर्व सम्मिक्षण हुया। वहीं जो वातियों बाई, सहिन्युता बीर उदारता से उन्हें अपना बना विधा गया। इत्ताम जिल्ह पर्में का कुट दिसोंकों था। किन्तु कुछ ही तदियों में मुसलमान विदेशी नहीं रहें और भारतीय उन मंगे। बनीर कुसरों को इस बात का गर्व था कि यह हिन्दुस्तानी है। उसका कहना था—'यदावि मेरा क्रम तुर्के छुल में हुया है तथापि में भारतीय है। में मिस्स से प्रेरणा नहीं पहण करता, में भरव को बात नहीं करता, मेरा मितार भारतीय आयों के सीत गाता है।'

शिमध्येष के परिकास—इस सम्मिश्चण से भारतीय दृष्टिकोण अधिक विसास बना, विवार में इदारता और व्यवहार में सहित्युता मार्ड। समूचे देश में एक ऐसी गहरी भौतिक एकता उत्पन्न हुई जो इस आकार के बन्ध प्रदेशों में नहीं पाई वाती। पूरोप से पति कस को निकाल विया जाये तो क्षेप प्रदेश का क्षेत्रफल सचन्छ भारत के समभग है। चेशिन पूरोप में वैसी महरी मीनिक एकता नहीं दिकाई देती जैसी

भारत में इंग्डिगोचर होती है।

भारतवर्षं की विविधता तथा मौतिक एकता—गाग वातियों के सम्बक्तं से समुद्ध भारतीय संस्कृति की एक बड़ी विधेषता यह है कि उसने सब प्रकार की विविधतायों से परिपूर्ण इस देश में मौतिक एकता स्थापित की है। भारतीय दर्शन का उच्चतम यादर्श बहुत्व में एकत्व बुँडना रहा है घीर इस देश की संस्कृति ने उसे कि प्राचन क्य में कीन निवाला है। भौतीतिक वृष्टि से भारत प्रधान क्य से बार भागों में बाँटा जाता है: (१) हिमालय, उत्तर पूर्वी यौर उत्तर परिचमी मीमा के पर्वत. (२) सिन्धु यौर गंगा का उत्तर भारतीय मैदान. (३) विन्य-मेलला (४) दिक्तन । इनमें सब प्रकार की विविधता है। कहीं अब पहाड़ हैं धीर कहीं सपाट मैदान, कहीं धस्यस्वायल प्रदेश हैं धीर कहीं निवंत सक्तृत्विमी, धाईतम यौर सुकलम, उन्तर से ठ्या और गर्म-से-सम्बं सभी प्रकार का जलवायू, नाना प्रकार के पृक्त-बनस्पति थीर पश्चित्री यहां मिलते हैं।

इसमें रहने वाले लोगों की नस्ता, बोलियाँ, धर्म, रहन-सहन, वेश-भूषा, लान-पान एक नहीं है। भारत को इन सबका खबायबपर कहा बाय तो धायद प्रत्युक्ति न होगी। भारत में कई विभिन्न नस्ते हैं : बैसे (१) धार्य, (२) द्विड, (३) किरात (विव्यत-नर्मों), (४) मुण्या (कोल-भील)। दूसरे सम्माय में इनका विस्तृत वर्णन होगा। इनके सम्मिश्रण ने बीसियों संकर नस्ते पैटा हुई। हिन्दू समाज बात-पाँत में विभवत है भीर जातियों की संबंधा लगभग २,००० है। यही वैविध्य भाषाओं में

1) थी विवर्धन के मतानुसार भारत की विभिन्न भाषाओं तथा बोलियों की नंका
कमदा १७६ और ४४४ है। भारत ने हिन्दू, मुस्लिम, जैन, पारभी, देसाई, यहवी
व्यक्ति यनक यमें पाय जाते हैं। विविध प्रांतवासियों के वेश-मूखा, रहन-सहम, भार-गान में कोई समता नहीं। बंगाली, बिहारी, पंचाबी, बेडिया, मराठे, मुजराती, सामिल, तेला, क्षत्र और करन सभी एक दूसरे में मिल प्रतीत होते हैं।

कारतरिक पुकरता—विभन्नु मह विविधता बाह्य है। बसत्तव में इसकी तत् में एक मीलिक एकता है, जो हमारे देश की भीगोलिक और संस्कृतिक एकता का परि-काम है। इतर में हिमालय की विशास पर्वत-माला सभा दक्षिण में समुद्र ने नारे भारत में एक विशेष प्रकार की ऋतु-पद्धति बना दी है। "समीं की ऋतु में जो काण भादम बनकर उठमी है वह हिमालय की भीर कब्ती है। बादल हिमालय की नहीं लींग पाते, वे मा तो बरस जाते है या हिमालय की बीटियों पर क्फे के रूप में क्रम वाते हैं, मामियों में पिमलकर नदियों की धाराएँ बनकर कापस समूद्र में बाते जाते. है। समातम काल से समुद्र और दिमालय में एक दूसरे पर पानी फेकने का सेल बस रहा है। इससे बरसाय होती है, मेडियों से वाफी चाला है, मिधित अम के बनुसार अनुसी बाती है और यह क्लेनक समुने देश में एक-मा है।" भारत में धरेन बीलियी तथा भाषाऐं है, किन्तु अभिकास प्रचान भाषायाँ को असमाना एवं है। भारत में प्रमेक मस्ते हैं, फिल्मु कुल-मिलकर एक प्रदेश में समाम औगोलिक परिक्रिपति में रहते, एक भूमि के बल-अस से पोपन पाते हुए उनमें काफी एकता उत्पन्न की गई है। उस पर भारतीयता की अभिट छान अभित हो गई है । भारत को एक देश स्वीकार स कासे बासों को भी यह मीजिक एकता स्वीकार करनी ही पहलों है। यह हवेंटे रिकासी के बास्टों में - भारत में दर्शन को भीतिक क्षेत्र में और सामाजिक एवं में, भाषा, भागार पौर पर्म में वो विविधता विवाद देती है, उनकी तह में, हिमालय से कमा-कुमारी तक एक बान्तरिक एक्टा है।'

सांस्कृतिक एकता— यह एकता प्रधानत संस्कृति के प्रधार में प्राप्तभूत हुई और प्राचीन काल से उसे समूचे देश की विशित्त वातियों का एक सूच में गिरोने में सफलाला मिली है। पजाबी, बगाली और गड़ासी साकार, रूप-रंग, भागा धादि से सब प्रकार से निरुत है, जिल्लु आग्लारिक कप से एक है। ये एक ही हिन्दू धर्म के अनुधायी है। उनके धावले पुरुष मर्यादा-पुरुषोक्तम भीराम धीर श्रीकृत्य एक से है। वे श्यान रूप से जेद, उपनिषद, धर्मशास्त्र, मीराम धीर श्रीकृत्य एक से है। वे श्यान रूप से जेद, उपनिषद, धर्मशास्त्र, मीराम, गामधी सर्वंच पविष्व मानी जाती है। सिष्क, विष्णु, तुषों धावि पुराण-प्रतिपादित देवी-देवतायों की सभी पूजा करते हैं। सारे देख में जिल्लुओं के पाव धाय उत्तर में बड़ी-नान, दक्षिण में रामेश्वरम्, पूजे में जगल्याय पूरी और पश्चिम में डारिका, मारत की धांस्कृतिक एकता धीर स्वावश्या के पुष्ट प्रमाण है। मोक्ष प्रदान करने वाली प्रवित्र

पुरियाः प्रयोग्नाः प्रकृतः, मायाः, कामीः काची और प्रयानाः आरे देश में विकरीः हुई है। प्राचीम काण से जिन्दः, नेगाः, प्रमुत्तः, वास्त्रतीः, नमेदाः, मिन्यु भीर काचेरीः है। प्राचीम काण से जिन्दः नेगाः, प्रमुत्तः, वास्त्रतीः, नमेदाः, मिन्यु भीर काचेरीः वास्त्रताः है। प्रमुत्ते देश का प्रामानिक सरकातः 'तमक्त्र एक-साः है, स्थ व्यातः नीदिका सरकार भीर प्रमुख्या प्रयोगतः है। सारे भागतः ने अभागण भीर महान्यातः का विकास स्थान को माना जाता है। सारे भागतः ने अभागण भीर महान्यातः को माना ने प्रमुख्य ने भीर भागतः में समूत्र के प्राचन के विकास समान को एक पूत्र में प्रियोग का काल प्रमुख्य के भीरः जात प्राचन के विकास महित्य में प्राचन के विकास महित्य में यह काले हित्यों से पूता होता ।

एकता है। साधन — प्राचीन जाल में यानायात की कटिनाइमी बहुत प्रियंत भी। विभिन्न प्रान्त उस में पर्वती, गहरी नांवती, पते जंगली, बीहत श्रीमस्त्रामी द्वारा एक दूसरे से पूतक वे। किर भी उसमें अपर्युंतत प्रोट्यांतिक एकता जनान करने भें को साधनी के मुख्य भाग लिया, इनमें पहाँग है— अधि-मृति, सन्त, सीर्थ-पाण भीर

विकार्ती, तथा दूसरे । वीनक-विकेता ।

व्यक्ति-पूर्वि---आयीन काल में व्यक्ति-यूनियी ने भवकर कष्ट बठाते हुए बिसम भारत में अपने लगोवन चीर बाजन स्वाचित किने । धनस्य धार्वि महापुत्रणी में इनमें दक्षिण की सत्तार्य जातियों की बार्ज सम्मता का पाठ पहाचा । सब प्रान्तीं में धवस्थित बोधी को सामा करने वाले व्यक्तियों ने मारकतिक एकता मने बढाया । कन्सा-हुमारी ने पितरों की प्रस्थिमी को प्रवाहित करने के लिए हरिकार धाने वाले पश्चिम भारतवासियों और नंगा का जल समेश्वरम् के मन्दिर में बढ़ाने वाले उत्तर भारत बालों के पारस्परिक समार्क से एकता का गुल्ट होना स्वाभाविक ही था । संस्कृत के विद्वानों भीर यर्न-सुधारकों ने भी इस प्रवृत्ति में सहयोग दिया। केरल के भी धकरायामें ने हिमालम तक मणता प्रभार किया. यहाप्रमु चैतन्त्र में बगाल से मृत्दांबन तक समूचे भारत की कृष्ण-संस्थि की पवित्र मंदाविती से बाप्तावित किया । पुराने बमाने में बड़े विक्वविद्यालय सीवें त्यामी और राजधानियों में होते थे। तक्षविसा, बमारसः नामन्दा और उल्लीयनी इनी प्रकार के शिक्षाकेन्द्र थे । भारत के विभिन्त प्रदेशों में विद्यार्थी इन स्थानी पर दिखा आपा करने के लिए जाते थे । इन्होंने सी एक संस्कृति के विकास में सहाया। दी । ऋषि-मुनि, माधु-सना उन दिनों विभिन्न आती स सम्बन्ध स्थापित करते हुए, साधारण बनता के दिविध संगों को शान्तिपूर्वक एकता के मूल में निरो रहे थे।

विजेता— किन्तु इस कार्य को कल-पूर्वक करने नाले महस्वाकाकी भीर साहसी राजा थे। प्राचीन काल से राजाओं की इच्छा विकास करके चक्रवर्ती सम्बद्ध बनने की रहती थी। प्रवाधी राजा दूसरे राज्यों को बीतकर एक राड् सम्बद्ध सावभीन और राजाधिराज बादि उगाधियां भारण करते थे। कौटिएय के कथनानुसार सफ्जार्ती का सामान्य हिमालयं ने समुद्ध तक फैला होना चाहिए। इसी प्रकार के सफ्जार्ती राज्यों से विधान मुक्क्य एक शासन-मुख के नीने था जाते और सासन- चंडति मांस्कृतिक एकता के प्रमार में महावता करती थी। चन्डगुप्त, प्रमीक तथा समुद्रगुप्त के समय राजनीतिक एकता ने इस प्रमृत्ति को पुष्ट किया ।

भारत का सांस्कृतिक इतिहास राजनीतिक इतिहास के वाधार वर प्रयान कप में निस्त पुनी में बीटा बाता है :—

अधितिष्ठातिक पुग-नारत में मानव के साविभाव में वैदिक पूरातक के काल को । । वर्षितासिक कहा जाता है। इस काल पर प्रकाश जातने वाली कोई जिस्सि नामग्री या बन्च नहीं है । यह भारतीय सम्प्रता ना उपा कान है। इसके जान का एकमात्र भाषन उस पुन के मानव प्राप्त कोते श्रीजार-हविवार तथा पत्य प्रामीय है, जिनमें यह ताल होना है कि उसने एने वाने, किस प्रकार पपनी बृद्धि के प्रयोग से नये आविष्कार किये, सपती चारों धीर को परिस्थिति पर विजय पानी शुरू की, भागनी पाजीपिका ज्ञान करने तथा रक्षा की इंग्डिस उसने विशेष उपादानों से श्रीजार धीर हथियार धनाये । इस दृष्टि ने ग्राविम मानव की प्रमति को नार धव-रूपामी में बांटा जा गमता है : पहली प्रवस्था में वह परवर के हविपारी का प्रयोग करता था । इसके बाद उसने परने तांचे और फिर कॉन ने इविमार बताने शुरू किये । भेग में मोहे ने हवियानों का निर्माण और अवहार होते जगा । इन बार पुनी की कमतः पाषाण, तास्र, काँस्य स्रोर लीह पुच वहने हैं। पाषाण-पूच को दो वहें उपविभागी में बाँडा नाता है-पुरावमकाल धीर नबादम काल । पुरावम काल मानव-सम्बना की पहली दया थी. इसमें वह मामान्य प्रत्यरों को होंचवारों वा भीजारों के कर में बरतता मा । इस समय उसका बाहार कन्द-मून, जननी कन और विकार ने प्रान्त सामग्री मी, जर्ने कृषि का शान नहीं था। पुराश्म काल के धनेक धनेक, बिल्तीरी पत्वर के महत-ते हिपपार नर्मदा, सोदावरी की माहियों में तथा दक्षित के पठार में पाए वर्

है। यहहेमान टापु में नेविटी जाति सभी तक इस सबस्या में रहती है। पायास-पूर्व की दूसरी दक्षा नवाइम काल यो। यह उस समय प्रारम्भ हुई जब मनुष्य ने पत्थर को विस्तर पारवार सौर जिन्ने हथियार बनाने धून जिए। इसी समय क्रीय जिंदी को विस्तर पारवार सौर जिन्ने हथियार बनाने धून जिए। इसी समय क्रीय में इस पूर्व के बर्गन बनाने वया पशु पासने की कनाकों का साविकार हुआ। सारत में इस पूर्व के । नयाइम काल की की वाद तास-पूर्व का धाविमान संपान क्रायि जातियों के पूर्व के । नयाइम काल के बाद तास-पूर्व का धाविमान हुआ। सारत में इस पूर्व के सबसे क्रियन प्रवाप में सम्बद्धान से मिले हैं। कानपुर, फतहनंद, सबस, मेनपुरी से भी कुछ उपकरण मिले हैं। इसके बाद करिन का पूर्व पाया, मान से पान हजार वर्ष पूर्व सिरम पीर तजान से एसके बाद करिन का पूर्व पाया, मान से पान हजार वर्ष पूर्व सिरम पीर तजान से इसकी समूत्रपूर्व उन्तित हुई। इस सन्यता के सबसे धायक प्रवदीय मोहें जावजी धीर हुइएम में मिले हैं।

ब्रावेतिहासिक युग में भारत में विशेष बातियों के समापन में भारतीय संस्थति का सुमगत हुन्या भीर वह विभिन्त तस्ती से धनेक चंद्र बहुण करके समुद्र हुई । बाज जिसे मार्ग्नाम संस्कृति कहा जाता है, वह पश्चिप व्यामी की कृति है किन्तु उसमे प्राचित वार्तियों का धंस कम नहीं है। इसका ताका खायें हैं, परन्तु बाना आर्पेतर । अपने आरम्भिक काल में इसने बहुत-में महस्वपूर्ण तस्य संपाल आदि वाशियों के मूल पूर्वत निपादों या धानेयाँ (Proto Austroloid) में तथा भूमध्य-सामरीय (इविष्ठ) तस्ती में बहुण किए हैं। पान, क्याम व ईव की सेती, केला, नारियतः नीव् प्रावि कली का तथा कुन्हता, वेयन प्रावि आक-आविष्यों का उत्पादन, सामाजिक जीवन में गान-मुगारी का व्यवहार, शामिक कर्म-काण्ड में मिन्दूर-हान्दी सादि का अयोग, भागी जीवन धीर पुनजेस्म के विकार गंगा मादि नांदगी तथा तीची की पूजा मोर उनमें मस्थि-प्रवाह, लिय-पूजा, हाची की पालपू बनाना, मूली बस्त्रों ना बुनता, बीस (कोड़ी) के बाधार पर गमाना, बानिय बाति की देन हैं। प्रतिमान्युजन, मात्-आंपित की उपासना, उमा, विष्यु, मरोश, हनुमान, एकन्द्र सादि देवताओं को पूजा इवित प्रभाव का परिस्ताम है। प्रपत मूल में ही भारतीय संस्कृति प्रधान कप से घालंग (निवाद), इतिह सीर पार्च मस्वतियों की विवेशों के संगम से सम्ब हुई है।

श्रीवक युव (६०० ई० पू० तक)—इस मुग में आयों ने भारत के सभी भागी में आये संस्कृति का असार किया । व्यापतर वातियों को सम्बद्धा का पात पढ़ाया । इस काल में वैदिक सीतृतायों, बाह्मणी, आरच्यकों और उपनिचयों को रचता हुई । यह युव को उपनिचयों में बंदा है—पूर्व वैदिक युव और उत्तर वैदिक युव । भारतीय संस्कृति की दृष्टि ने उत्तर वैदिक युव सबसे व्यापत महत्त्व रणता है, इसी काल में अधान हिन्दू संस्कृति के विकास महत्त्व रणता है, इसी काल में अधान हिन्दू संस्कृति के विकास में वैदिक आयों की विदेश देने सहिष्याचा और सामजस्य की जातना, ज्ञातनिक्रात मा विकास त्योवन-सद्भित, वर्णावम-व्यवस्था और सामजस्य की जातना, ज्ञातनिक्रात मा विकास त्योवन-सद्भित, वर्णावम-व्यवस्था और सामजस्य की प्रांतन्त्र थीं।

महाजनगढ या प्राक् मीये प्रग (६००-३६६ ई० पूर्र) -- भारतवर्ग राजनैतिक

वृद्धि से उस समय १६ वहे राज्यों (महाबनगढ़ों) में बेटा हुमा था, इसे महाजनगढ़ युग कहा जाता है। इस काम की मचसे महत्त्वपूर्ण सास्कृतिक घटना है छठी छती हैं पूर्व में जैन धर्म के बीर बीद वर्ग के प्रवर्तक अग्रवान नहातीर कीर बुद्ध की काविभवि । इसी समय समय है राजाओं ने साझाउप-निर्माण धारम्त्र निया । इस पूर्व की प्रधान विशेषताएँ कीड तथा मुल-माहित्य धीर वेदांगी का निर्माण, भारतीय दर्धन भीर धायुर्वेद का जन्म है। इस समय नाटक कला का भी श्रीमरहेश हो चुका थी। बोड़ तथा जैन यभी ने धनेक प्रकार से भारतीय संस्कृति को समृद्ध किया । भगवान बुद्ध के अनुवाजिया को इस बात का अंग है कि उन्होंने परवर्ती पूर्वों में आस्तीय बास्तु, मृति एवं चित्र-बासो से विकास में त्रणा भाग लिया, उसके द्वारा धनवाए गए बांची, भारहत कीर अमरावती के स्तूप, यहीय के शिलानसम्भ, सबन्ता के चिलि निय भारतीय कता के सर्वोत्तम तमृती में में हैं । मृति-पूजा का प्रमार, सथ-व्यवस्था बोदिक स्वतन्त्रता, उस्य नैतिक बादसं, लोक-साहित्य का विकास तथा विदेशों में---विशेषतया मध्य एशिया, चीन, जापान में-भारतीय संस्कृति का प्रसार उनकी उन्ते लतीय देने हैं। वैनी ने भारतीय संस्कृति में महिना को परम पर्म बनाया अपन तीर्चकरों की स्मृति में चनाए का स्तूची, मृतियों तथा नीरणों में भारतीय कता व समुन्तत किया । वर्तमान जोज-भाषाची को विक्रांगत एवं समृद्ध बनाने का बहुत बन्न लंग जैंगों को है।

नन्द मीर्थ पुन (३६६-२११ ई० पु०) —यह खाँबतशाली साम्राज्यी का खु था । इसमें भगप में पहले नन्दी धीर फिर मीमी का प्रतामी साझान्य स्थापित हुमा ३२७ ई॰ पूर्व में सिकन्दर ने भारतवर्षे पर हमला किया । वंजाब के गण शास्त्री बदेकर उसका मुकाबला किया। उसकी सेना हिम्मल हार बैठी बीर किस्वनीयवर भों ज्यास तथी के तट से बायम जीटना पड़ा । उसके बात के बाद मन्य में बन्धगृ मीर्थ (३२५-२०० १० पूर्व) ते भीर्थवंश स्थापित विमा । इसके समय में विकस्य के सेनापति सेन्युक्त में भारत पर गावमण विना । बन्दकृत ने उसे पराहित कर हिन्दुक्य पर्वत तक अपनी रामा-मत्ता स्थापित की । उसके इत्तराधिकारिया में असी (२७४-२३२ ई॰ पू॰) उल्लेखनीय है। वह भाग्य का सबसे बड़ा समार्थ था, आव ससार के इतिहास में भी उससे महत्वपूर्ण शासक कोई मही हुया। वह दूनिया इस इमे-पिने राजाओं में ने हैं, जिस्होंने शुप्प-श्रांका का उपयोग वैपक्षिक महस्य कांशाओं की मृति में नहीं किया, बड़ा बनने के लिए कन की नांदशी नहीं बहाई, है वेश ससवार ने जोर पर नहीं जीते; किन्तु विश्व-प्रम, प्राणि-मान के प्रति वसा प धनुकरण के प्रसार से निराले डंग से उसने धर्म-विजय की । उसके समय से म मने का क्रियों में प्रकार होने लगा। भीवें काल से भारतीय कलायी का स्वज्ञानी इलिहास मिलन लगता है। इस युग की सबसे महत्त्वागा साहित्यक की कीर्वि का 'ग्रामं-शास्त्र' है।

सातवाहम युग (२१० ई० पू०--१७६ ई० पू०)-- मोर्ग-वस के बाद म

में कोई ऐसा अस्तियाओं राज-वंश नहीं हुया, जो भारत के परिकास भाग को धर्मने व्यक्तिकार में राम सकता । इसके बाद असराः सुन्न (संगमन १८५ है। यू०- ३२ है) पु॰), काम्ब (७२ है॰ पु॰—२७ है॰ पु॰) बोर सातवाहन (१००ई० पु॰—२२४ ई० पूर्व) राज-नंतर्ग ने बातन विचा । इसमें ये चल्तिन वंश सबसे प्रतापी और बीचे काम तक शासन करने बाला था, यनः उसी के नाम से इस बुग की मातवाहन मुग बात जाता है। इस काल में भारत पर पुनानियों, शकी और कुवाणों के हमने हुए ! कुमाणी का सबसे प्रसिद्ध राजा-कृतिका (७६-१०० ई.) था. इसने जीव धर्म स्वीकार करने वसीक को भांति उसके प्रसार का चल किया । सारकृतिक कप से यह काल कर्त दुविद्यों से बता सहस्वपूर्ण है। इसी पूप में आरतीयों में बडी संख्या में बातर आकर विदेशों में अपने उपनिवेश स्थापित करके वृहत्तर भारत को विमाण पारस्म किया । अम्बोदिया भीर जन्मा (अनाम) में हिन्दू राज्य स्थापित हुए । बीन के साम भारत का सम्बन्ध हुमा, मध्य एशिया तथा चीत में भारतीय संस्कृति फैंबी, रीम के बाव भारत का व्यापार कृत बढ़ा । भवित-अभान पीराणिक हिन्दू वर्ष तथा महायाव में अवर्ष हुया, व्यापक रूप में मृति एवं जिस-पूजा सुम हुई । महाभाष्य और मनुस्मृति हों पुर की रचनाएँ है। भास एवं भरवयांच इस तुम के अंग्ड माटककार एवं कवि । अरकः मुभूतः, चीमिनीः, कणादः, नीतमः धीरः बादरामण इसी पुनः मे हुए । प्राहतः र नाहित्य का उत्थान भी दसौँ पुन में हुआ। मूचि-कता में युनाओं एवं भारतीय न्ति के समायम से सारवार बीली का जनम हुआ।

नाय-वाकारम-गुप्त साखाज्य (१७६ ई०—१४० ६०) — दूसरी शती के पता कालियुरी (बल्लित जि॰ मिर्बापुर) के नाम बंध ने गंगा-ममुना-प्रदेश को कुमाणों है प्रमत्तों में मुक्त किया। जीनरी सती के मध्य में नामों की प्रक्ति उनके मामले एल्लितील (२७६ ई० २६४ ई०) के पान चली गई, उमने केट प्रवर्तन के समय २६४—३४४ ६०) वाकारक-मास्त्राच्य उन्नित के सिक्तर पर पहुँच गया। चीधी ० ई० के पूर्वार्त में मगण में गुप्त क्या स्थानित हुआ। इनके अनामी राजा समुद्रपुत्त १४४—३८० ई०) वे प्रपत्ते रण कीधन में बाकारक-मास्त्राच्य का पत्त किया, एत के करे भाग की दिल्लिक करे के प्रवर्त में सामाण की पत्त किया। एत के वरे भाग की दिल्लिक करे कार्य महत्रपुत्त हितीय विक्रमादित्य में सामाण्य प्रक्रित के कुमाण क्यों सभा मिहल पादि मह भारतीय श्रीपों के राजाणों ने उने ना प्रविक्त गिलायाली बनाया। इसके बाद चन्द्रपुत्त हितीय विक्रमादित्य में सामाण्य प्रक्रित गिलाया प्रविक्त गिलायाली बनाया। वुमारगुत्त प्रथम में ४० वर्ष (४१५—४५५ ई०) तक सन किया। पांचवी जाती के मध्य में भारता पर हुआं के पाकनण पुरू हो गए। सार्ट स्वन्तपुत्त (४५५-४६७ ई०) ने गुलों की 'यगमगाती राज्य-सद्भी' को स्थिर गा, के किन छनी वाती के गुक्त हुओं के जो जबर्दमन प्राक्रमण हुए, उनमें गुला आध्य समान्त हो गया।

गुप्त पुग मारतीय संस्कृति और कता का स्वरंगे-वृग कहलाता है। उस समय रत में जैसी शानित भीर समृद्धि थी, वैसी न तो पहले किसी पुग में हुई भी और स माने करी हुई । उर समय पारनको मानो सम्पता सीर संस्कृति के उच्चतम शिवर पर ना पहुँचा । ध्यापार की समृत्युर्व उद्यति हुई । विदेशों में भारतीय राज्यों प्रथा संस्थाति का प्रसामात्म विश्वार हुआ । सुनमों द्वीप (East Indias) में भारतीय राज्य बोनियों के पूर्वी ओर एक पहुंच गए। बर्मा, मलामा, स्वाम, दिख बीन, वायाः सन्त एक्कित वया भीन में हिन्दू और बीज धर्मी का प्रवार हुमा । इस बार्व के किए कुसारणीय और गुणनमां वेने वीशियों प्रकारण भारत से बाहर गए और जीत ते पर्रात्नाम जैसे प्रमेख प्रजान जीमी प्रानी पर्म-रिसामा प्रांत करने तथा प्रीन-गामा के निम बारत माने नहें। सारत में बीढ़, जैन बीर हिन्दू धर्मी का उन्नतम निकास हुआ। इस पुन को मृति एवं विच-कता परवर्ती मुनों के वतत्थारों के तिए बारबं का काम करती रही । यजना के किल इस काल के हैं। सारतीय उस समय जान-विज्ञान के सभी क्षेत्रों में अन्य मंत्र सम्ब जातिसी से बाते बढ़ गए। नी बंकी नथा जुल्य हामा अन-नेमान की वसमुगोला पर्वति पहले गहत की भी गती हैं भी भारतीयों ने निकाली और दुनिया के सब देशों ने बने गार्र ने मोला । आर्थमह ने गुरुवाक्षेत्र भीर मुर्ग के बारों भीर पृथ्वी के पूर्वत के नियान्त स्थापित किये । इस पूर्व की बैजा-तिक उपनि का अवसन्त प्रमाण कृतुवसीतार के पाम वाली लोहे की की तो है। कि हुबार गर्प की बरमाते भेमते के बाद भी इस पर तम का कोई बसर नहीं हुआ। संस्कृत-माहित्य के मजमें करे काँच कालियाम को सधिकाश विकान इसी पून का मानते हैं । नालच्या के बगत-प्रसिद्ध विद्यापीठ की स्वापना भी प्रती काल में तुई । इस समय भारत में जान की जो अमेरित प्रकट हुई। वह एक हजार वर्ष तक संमार को यमने सालोक से प्रकाशित करती रही ।

सच्य मूग(१४०-१४२६ ई०) - गुग्त युम स भारतीय संस्कृति अपने उत्तर्य के बरम विन्यु तक पहुँच नुवी भी सब उसका अपकर्ष शुक्त हुआ। अमले एक इकार वर्ष तक मह प्रक्रिया जारी रही। इस कान को दो वह उपित्रामों में बांटा माला है - पूर्व मध्य मुग (१४०-११६० ई०) तथा उत्तर मध्य मुग (११६०-११६६ ई०)। पूर्व मध्य मुग (१४०-११६० ई०) तथा उत्तर मध्य मुग (११६०-११६ ई०)। पूर्व मध्य मुग में बारी शासन-मसा हिन्दुओं के तथा में भी और उत्तर मध्य मुग में वित्रती पर मुग्तिम शासन स्वाधित हो सन्तर। पूर्व मध्य मूग में भारत के विभिन्न प्रदेशी पर मुग्तिम शासन स्वाधित हो सन्तर। पूर्व मध्य मूग में भारत के विभिन्न प्रदेशी पर मुग्तिम, वालुवय, पाल, सेन, गुजर, अतिहार, राज्युक्ट, वन्त्रेल, गरमार, चीदान, वाह्यवान, गहनीत, पालक, पाण्डम, कोन आदि राज्य बंध राज्य स्वाधित गरते रहे।

१३वी सती के साल में तुनी ने उत्तर भारत जीता, दिल्ली पर कम में दाम (१२०६-१२६० ई०), खिलजी (१२६०-१३२० ई०), तुनलक (१३२०-१४१६ ई०), सम्बद्ध (१४१६-१४५० ई०), जोदी (१४५०-१५२६ ई०) वर्षों ने शामत किया। सम्बद्ध (१४१६-१४५० ई०), जोदी (१४५०-१५२६ ई०) वर्षों ने शामत किया। किन्तु राजपूर्वाना और विकास भारत में स्वतन्त्र हिन्दू राज्य सने रहे। १४वीं नदी किन्तु राजपूर्वाना और विकास भारत में स्वतन्त्र हिन्दू राज्य सने रहे। १४वीं नदी के उत्तराई में विकासनपर साम्राज्य का उदय हुआ। यवाणि इस समय बारत की के उत्तराई में विकासनपर साम्राज्य का उदय हुआ। यवाणि इस समय बारत की नदास्त्र त्र की स्वतन्त्र की मीति नहीं हुई थी, फिर भी राजाओं के प्रीत्साहन से बास्त्र पूर्व विल्ला की मद्भूत कला-कृतियाँ—एकोरा भीर देलवाडा (धावू)के मन्दिर—

इसी समय में वैयार हुई। हिन्दू धर्म के महान् धालाये कुमारिल, शकर और रामानुज इसी समय हुए। संस्कृत के असिंद साटककार मनमृति इसी पुन को निमृति है। वर्षन में धर्मकोति, धालार्शन धीर धंकर के धन्य मारतीय विचार की ऊनी उदान को सूचित करते हैं। पृत्तिर भारत के कम्युक, चन्या, श्रीविजय (जाना-मुमाना) के राज्यों में भारतीय संस्कृति की बनी उजति हुई। इसी समय बोरीपुषर (वर्षी मत्ती), धंकार बाट (१२वी धती) के जमत्-धांसद मन्दिर वर्ग, किन्तु पूर्व मन्य पूर्व के उत्तराई में सभी क्षेत्रों में उन्नति के प्रवाह में सन्दता साने लगी। उत्तर मध्य पूर्व में इसके परिश्वाम स्थाद कर्व से दृष्टियोजर होने सबते हैं। भारतीय उपनिवेगों का घला ही जाता है, जात-थीत के बन्धन कठार होने सबते हैं। दर्शन में नया धीर स्थतन्य विचार बन्द ही जाता है। प्रकाण्ड पण्डित भी पुराने प्रधी की टीकाओं धीर भाष्यों में ही पानों प्रतिमा का उपयोग करने लगते हैं। जान-विज्ञान के सभी क्षेत्रों में नई उन्नति बन्द ही जाती है।

मुगल-मराठा युन (१४२६-१७६१ ई०)—इस तुन में १४२६ ई० से १७२० ई० तक मुगल मारत की प्रधान राजनीतिक शक्ति वे घोर इसके बाद उनका स्थान सराठी ने में लिया। इस समय इस्ताम धौर हिन्दू-पर्म का पारस्परिक सम्पन्न हुआ मिला पर बल देने वाले धौर बालि-भेद का कण्डन करने वाले धनेन पर्म-मुगारक सन्त हुए। मुश्लिम प्रमान से बास्तु लिया, संगीत धावि कलाएँ वेदी समृद्ध हुई। प्रान्तीय भागाओं को उप्रति तथा उत्पत्ति इसी युग में हुई। यह मुसलमान बंगाल को विजय स करते तो बंगला इतनी शीद्ध साहित्यिक भागा नहीं बनती, राज-दरबार में संस्थात का ही बोल-बाला रहता। सुर घोर तुलती, रहीम धौर रसखान ने इस काल में हिन्दी-बाहित्य को बोब्रिक की। सराठी में पद्ध के धौतित्वत किवाओं के काल से साव्य-बाव के लिए शुध का निकास हुया। मुसली ने पुरोपीय रण-बला, बाह द, बन्दूक घोर तोपों का प्रयोग तुली से सीला धौर उसका मारत में प्रमार किया, वे भारत में कामव बनाने की कला लामें। युद्ध-निद्धा, सैनिक-व्यवस्था धौर किनेवन्दी की इस समय विशेष उन्नित हुई। उत्तर भारत की बेश-भूषा, रहन-महन, बाल-वान वर प्रयोग पुलिसम प्रभाग पहा। हिन्दी, बंगला, मराठी में मैकडों फारमी, घरबी, वुडी सन्दो की वृद्धि हुई।

इस मुग में भारतीय शिल्पियों ने अपनी पुरानी विश्वविक्यात योग्यता बनाये रहीं, "मुरत के कारीयरों डारा तैयार जहाज पूरोपियन खरीदने थे, मीर कासिम के कारणाने में बनी बन्दूकी बंधेजों बन्दूकों से प्रित्र उत्तम थीं", किन्तु सारकृतिक दृष्टि से इस समय की सबसे बड़ी विशेषता जिज्ञासा तथा जागृति का असाव था। भारतीय किल्पों जहाँ तक पहुँच चुने थे, उससे बागे बढ़ने की बच्छा जनमें नहीं रहीं । समर-कना में बुरोपियन उसति कर रहे थे; किन्तु उस समय किसो भारतीय ने उनसे इस जिज्ञान की सीचने की उत्कच्छा या अभिग्रंच नहीं दिखाई। १७-१ वर्षों सती का पुनस्त्राम सहाराष्ट्र, पजाब और बुरदेससण्ड में केमन राजनैतिक क्षेत्र में हुमा ।

मांस्कृतिक अंव में हम गहरी मोह-निद्रा में पड गए, हमारे ज्ञान-नेप बन्द हो गए, हमा पांच मूँ देशर पुरानी जीक पर बनते रहे। बारों थोर की दुनिया माँर उसनी उप्रति की थोर ने बिलकुत मतर्च नहीं रहे। भारत के संबंधों के समीन होने का एक बड़ा कारण हमारे मांस्कृतिक जीवन की मन्द्रता थी।

विदेश पुण-१८वीं बती के उत्तराई में भारत में विदेश मता की स्वापता हुई और १६४० तक भारत प्रयंशों के क्योन रहा। राजनीतिक दृष्टि से चरतत्व होंचे हुए भी सांस्कृतिक दृष्टि ने इस काल का असाधारण महस्त्र है। विदिश सम्पर्क से भारत का बाहरी दुनिया निशेषता परिवर्धी जमत् के माथ सम्बन्ध स्थापित हुआ, समूचे देश में एक शासन-यहति, तथा समान शिक्षा-प्रवासी प्रचलित होने से पान्दी-सता व एकता की भावना उत्तरप्त हुई परिवर्धी विचार-प्यारा भीर वाल से परिचित्त होने पर धर्म एवं समान-पुणार और देशीद्वार के धान्तीलन प्रवन हुए। इस समान भारत ने कई शितमों की कुम्मकर्णी मोह-निश्च का परित्यान किया। वानिक, राजनीतिक, लामाजिक, बाहित्यक, बीडिक, वैज्ञानिक और माजिक क्षेत्रों में बसाधारण जागरण और उत्तित हुई। बारे भारत में एक नई माक्ता और नई नेतना का उदम हुआ, भारत ने मध्य युग से बाधुनिक युग में प्रवेश किया। १६४० में स्वतन्त्रता प्राप्ति के बाद से हुआरे देश में धाधुनिक युग के परिवर्तन व्यविक तीव गति के साथ होने लगे है।

समले सध्यायों में नाल-कम से विभिन्न पुगों के सांस्कृतिक इतिहास की विवेचना की बाएगी।

# प्रागैतिहासिक युग

### (क) संस्कृतियों का संगम

प्राणितहासिक युग में भारतीय संस्कृति का सूक्ष्मत हुमा और उत्तर-गरिक्सी मारत में एक उन्नत सम्यता का किवास हुमा, जिसके सबसे धायक स्ववेच मीहें-बोदहों भीर हुइप्या में भित्ते हैं। भारतीय संस्कृति का सीगरीकों भारतीय संस्कृति का ति पारतीय संस्कृति का ति पारतीय संस्कृति कहा जाता है उसके निर्माण में सम्राप धार्यों का प्रधान माग है, किन्तु धारतर जातियों है उसके निर्माण में सम्राप धार्यों का प्रधान माग है, किन्तु धारतर जातियों है उसके निर्माण में जो भाग लिया है, जह भी कम महत्त्वपूर्ण गर्दी है। इन दोनों के कुषद सम्पन से भागीतिहासिक युग में भारतीय संस्कृति की वह धारा प्राप्तृत हुई, जिसमें ऐतिहासिक युग में सन्य धाराएँ मिलती रही। इस सम्पाय में पहुले विभिन्न संस्कृतियों के संगम का और बाद में विन्तुनांस्कृति का वर्णन किसा बाएगा।

जिस प्रकार भंगीजी से निकलने वाली नातीरकी पहाड़ों में जालूबी, सन्ता-किनी, भल्लानचा आदि समेक गाँउवों के जल से परिपृष्ट श्रीकर बना नदी पहलाड़ी है और मैदान में पसुना, गोमली, गड़क धीर शोन धादि से मिलकर भी गंगा ही रहती है, उसी प्रकार प्राचित्तकृतिक काल में नेविटो, बान्नेय, इकिए और आर्थ अर्थव धनेक जावियों की विधाद धारकृतिक धाराओं से समुद्ध होने वाली और ऐतिहासिक पुग में बजन, शक, हुण, युक्त, मुगल तथा बिदिय सम्पाह में पीयण पाने वाली सरकृति भी भारतीय ही रही है। इसने अपने बार्यन्सक युग में विभिन्न बांतियों सा सरकों से अनेक तस्त्र प्रमुण किये हैं, इन्हें भली-भाँति सम्भने के विए भारत की प्रधान नरलों का परिचय सामयमक है।

भारत की मस्त्रे—पहले यह समका जाता या कि इविड़ इस देश के मूल निवासी में और आर्थ लोग बाहर से आए। नई वैज्ञानिक गवेपणा के अनुसार भारत में बगने वाली सभी जातियाँ मूलतः बाहर से आई है। भारत की वर्तमाम जनता की नुबंध-शास्त्रियों में सूक्ष्म निरीक्षण के बाद छः प्रधान नरलों में बीटा है:—(१) नेसिटों, (२) धालेव (निपाद), (३) मगोल (किरात), (४) मृगम्य सागरीय (प्रविद्र), (४) पश्चिमी (पोस सिर बासि), और (६) नोडिक (सार्थ)।

(१) वेदिटो (Negrito) — नीप्री-बंध को वह शाला है जिसका कर बहुत नोटा होता है। इसकी विशेषवाएँ है महरा काला रंग, बहुत छोटा कर, मीटे होंक तथा करी बात । यह मारत में बगने बाती आवीतवस जाति है और सब इगने बन-सेम नण्डमाय है। यह अधान रूप से सखेमान टापू में बती हुई है और इसके कूश संग्रं भारत के बंशिणी भाग—कातीत और दावतकोर के पर्वती को अजर और मान्यन जातियों में, प्राताम के बनमी नागी में सुधा राज्यहत (बिहार) की पहाड़ियों जे बसने वाली आतिया में पाये आते हैं। इसे इसके बाद आने बाली आतियों ने, विशेष— कर धानेय जाति ने नष्ट कर दिया।

- (२) धार्म्मेध (Austria)—नेपिटी गस्त के काद यह गांत भी पहिचम से भारत में बाई । इसे धार्मेय कहने का कारण यह है कि इसे समय यह शांति प्रधान कर से संसार के दक्षिण-पूर्व (धार्मेय) कोण में पार्ट जांती है । भारत में इस जांति से सम्बद्ध विभिन्न बोतियां बीनने बाजी आतियों सन्यान, गुण्डा, यकर धादि प्रधान रूप से उड़ीयां के पाय काइलाप्य में रहती है । इस्ते कील भी कहा बाना है । मारत में इनतों संख्या बहुत कम है, किन्तु इस देश से बाहर इस नस्त के लीव धर्मी, हिस्द-बीत, मलाया, पूर्वी बीच-समूह (सुवली-बीप) तका प्रधानन महासागर के डापूर्वों से बहत इर सक्त कील है । ऐसा समझा बाता है कि प्राणीतिहासिक पुत्र में इनकी भी बाला जारत में धाई वह इस समय निद्धमान आगोप जांति का पूर्व क्य था, धनएव उसे धावामित-याम (Proto Australoid) का नाम दिया गमा है । भारत में ही इसे बातीय विशेषताएँ आप्त हुई है धीर घड़ी से इसकी एक धावा दिल्ल-पूर्व (धारनेय) कीण की भीर खली गई । धाव धारनेय जांति (Proto Australoid) की धावल-सुरत के साम्बन्ध में ठीक ज्ञान नहीं है, ऐसा प्रतीत होता है कि ये भी माटे क्रय और क्यूटी नाफ वाले से । धाज भी भारत के धावचार भाग में निस्त ज्ञातियों के क्य में विध्यमान है । धावीन काल में आगाय नियाद इस्हों का नाम था।
- (३) भूमध्य-सागरीय (इविक)—पहासे जिस जाति को इविक कहा बाता था, सब उसे भूमध्य-सागरीय (Mediterranean) का नाम दिया गया है। इसमें तीन अपनेद माने जाते हैं। (क) पुरा भूमध्य-सागरीय—काला रंग थीर मेंभ्रता कर इनकी विशेषताएं हैं। ये प्रधान कर से कत्यानम, तामिल उदा कथड़-भाषी प्रदेशों में हैं। (क) धनलों भूमध्य-सागरीय—ने पुरा-भूमध्य-सागरीयों को सरोबा धाँवल उत्ते धीर साफ रंग के हैं। पंजाब और गंधा की उपरानी धारी में मिलते हैं। धार्यों से पहले उत्तर भारत में नहीं जाित बसती थीं, ऐता समका जाता है। (म) प्राच्य भूमध्य-सागरीय—इसमें नाक अपनी घोट रंग यांध्य भीरा होता है, यह पंजाब, सिम, राज्युताना भीर गविजमी उत्तर प्रदेश में पाई जाती है। ये सभी बातियाँ सम्बे सिर बाली है।
- (४) षडिसमी इस कपाल जाति—सन्य एशियाची पर्यत-मानावी में पून कप में विकासित इस नस्त के बालगाइनी, दोनारी धीर धार्मीनियन नामक तीन भेड़ भारत में पाए जाते हैं। पहना भेद गुजरात में, दूसरा बंगाल, जंदीमा, काठियाचाड़,

कलाइ और तामिल प्रवेशों में तथा तीसरा प्रधान अप से धंगई के पारमियों से पिनता है।

- (४) नाडिक (धार्य) यार्य भाषा-भाषी नाडिक (Nordie) जाति के खारा कि है गोरा या गेट्रीया रंग, ऊँचा कर, उमरा हुआ माथा, सम्बी नुकीचे, नाक धीर भरपूर दाडी-मूंच । इसके नमूने उत्तर-पश्चिमी सीमाप्रांत, विदेशका निरुष्ट सदी की उपरती पार्टी तथा न्वात, पंजकीया, कृतार, चित्रात नाइयों की वारियों धीर हिन्दुकुष पर्वत के बीधाल में मिलते हैं। पंचाय, राजपूताना धीर गया की उपरती पार्टी में मी यह बावि सत्य जातियों के साथ सॉम्मिश्रत मन में पार्ट जाती है। महाराष्ट्र के चित्रपावन बाह्यणों में भी इसके तथा निर्मते हैं। प्राचीन पाहित्य में यह महाराष्ट्र के चित्रपावन बाह्यणों में भी इसके तथा निर्मते हैं। प्राचीन पाहित्य में वह मात होता है कि पार्थ सुमाहले वालों तथा बीजी धीलों धाले थे, कि उन्हें भारतीय बालां की पार्यों में मार्थों के साथ में निर्मते हम कर में परिवर्तन था निर्मा है। भारतीय में किति के निर्माण में धार्यों का बहुत महत्त्वपूर्ण मान है। इन्होंने भारत को त केवल पार्ग निर्माण में धार्यों का बहुत महत्त्वपूर्ण मान है। इन्होंने भारत को त केवल पार्ग नापार्ट प्रदान की प्रिवर्त विभिन्न संस्कृतियों का समल्वय करने गहीं भारतीय मन्हांत भी सामारार्ट बिना भी रंगी।
  - (६) संगोत (करास)—इस नस्त की मुक्त पश्चान ते —पीतवर्गा, सगढा बेहरा, गालों की हॉब्डमी उमरी हुई, दाई।-मूँछ नहीं के बराबर तथा नाक की जह कुछ बचटी। भारत में इसके दी भेद-लम्बे निर बाले पुरा किरात और गीत सिर बाले तिब्बत-किरात-पाए जाते हैं। लम्बे निर बाले सबसे पुराने किरात है, वे बालाम में तथा भारत और बर्मा के सीमा-अरेश में रहते हैं। धीन निर बाले इनमें विकासत सम्में जाते हैं। ये चटगाँव की पहाड़ियों समा बमी के निवासी है। तिब्बत-चिरात बम में इस जाति के भेदक सिद्ध धीयक स्पष्ट क्य में मिलते हैं। ये सिनकम और भूगान के निवासी है और तिब्बत से बाफी बाधुनिक समय में नारत साथे हैं।

भारतीय संस्कृति को समुद्ध बनाने में सहयोग दिया है। जामैतिहानिक काल में नेपिटो, बाग्नेस, इनिक और आयं जातियों ते इस सांस्कृतिक महापत से अपनो पाहितयों की आग्नेस, इनिक और आयं जातियों ते इस सांस्कृतिक महापत से अपनो पाहितयों की ओ और इन सभी के नमन्त्रित पुण प्रभाव से एक भारतीय संस्कृति का निर्माण हुआ या। इससे विभिन्न जातियों से आए ध्या पन-मिलकर इस प्रकार एक हो गए है कि उनका पूर्ण तथा निक्तित कय से विश्लेषण करना सर्वणा असंभय है। भाषा-शाहय तथा पुरालक पादि को सहायता से इस पर जो अपना प्रकार पढ़ा है वह इस दृष्टि से यहून महत्त्वपूर्ण और मनोरंजक है कि भारतीय संस्कृति के निर्माण में किन-किन जातियों ने वया-चया सहवाग दिया है। यहां प्रामीतिहासिक युग में भारतीय संस्कृति के सुवपात में नाना जातियों बारा प्रवत्त संज्ञों का हो काल-जम से वालेन किया जाएगा।

नेविदो शस्त को सांस्कृतिक देव--नेविदो भारत-सूमि पर प्रवार्थन करने नाली प्रथम मस्त थी; किन्तु यह सारत की परवर्ती संस्कृति पर निशेष स्थापी समाज न वाल सकी, क्योंकि वह सम्मता की धारिम ध्रवस्था-पुराव्योग रहा में थी। इसे बाद में धान धानी धीधक उत्पत जातियों ने विकार धीर विज्ञान कर दिया। नेबिटी मस्यर भीर हर्रों के अनगर तिवागों का तथा तीर-जमान का धर्मान करने में। जनकी में क्ल-पुन के गंबन और जानवरी तथा महानियों के शिकार से अपना निवाह करने थे। खंडी, मिट्टी के वर्तन बनाने और मकान-निर्माण की कलाओं से म धनिम में । अधिमान के धारिम निवासों आज तक धनाज नहीं उपना सकते। अधिमान के धारिम निवासों आज तक धनाज नहीं उपना सकते। अधिमान के धारिम निवासों आज तक धनाज नहीं उपना सकते। अधिमान में रहते में। नेबिटो अश्रीका से घरक हीते हुए भारत में बाव धीर पहा से मनावा, हिन्द-प्रीय-ममूल होते हुए ल्यूनिनी तक करें। गए। इस समय भारत में इनकी मत्रमें बंधी अस्ती धण्डमान टापू में ही है। सम्मता की धारिम दक्षा में होने कर मी दनमें प्रदेशन साहत था भीर उमी के मरोते वे अवनी छोटी-छोटी किस्तिमों ग्रारा अधीका से न्यूमिनी तक कैन गए थे। भारतीय जातियों में नेबिटी-चार्य बहुत समय तक बना रहा। मुख विच-कला पर, विवेधत: धजनता के भित्ति-विक्षों में, इसका कुछ प्रभाव पाना जाता है। सन्तान-आप्ता के निए तवा मूतनी की सद्यति के लिए वट-पुटा की पूजा हिन्दू पर्म को इस जाति की एक विवेध देन है।

बाग्नेय जाति की देन-मेबिटों के बाद माने वाली बाग्नेय जाति की आर-जीम जनता का प्रधान मूल प्रंश माना जाता है। ये प्रपत्ने साथ नवाहमकालीन संस्कृति को लाये । इन्होंने परवरों को विसकर उनसे भारदार श्रीजार और हवियार बनावे, मुदाल से जमीन की जोदकर मेती शुरू की, कुस्हार का चाक भी उन्हीं के समय से मारत में चलना शुरू हुआ। ऐसा प्रतीत होता है कि उत्तरी मारत के समुचे विधान मैदान में ये बसे हुए में, क्योंकि नवाश्मकातीन धवरीय उत्तरी मैदान की प्राय: सभी निविधों की पाटियों में पाए गए हैं। बाद में खाने बानी जातियों द्वारा ये लोग हिमा-लय के दुनेंस प्रदेशों और विन्स्य पर्वतमाला के गहन बनों में खपेड़ दिए गए। बासीन बादी की बुख्यारकी में, मध्य हिमालय की क्वीरी में तथा नैपान की दुर्वम वादियों में इनकी बीली के कुछ सक्शेप मिलते हैं। किल्तु इस समय प्रान्तेय भाषा-भाषी सन्यान मुण्या, भूमिन विरहोर, प्रसुर, प्रगर, कोरना मादि जातियाँ विरूप पर्वत के पूर्वी भाग में राजमहल की पहाडियों में बसी हुई है तथा मध्य भारत के कुरकू, उद्दोश के चुमांग, सबर तथा गदब भी मान्तेय बोलियों का प्रयोग बारते हैं। पहले यह कहा जा कुण है कि यह जाति भारत से निकलकर समुचे दक्षिणपूर्वी एलिया, पूर्वी डीप-समूह त्तमा प्रशान्त महासागर के हीगों में फैली भी। ऐसा प्रतीत होता है कि कई बार मे वातियाँ इन प्रदेशों से खोटकर प्रारत में बसी हैं और अपने नाथ उन-उन प्रदेशों में मीजी नई बातें तथा उन प्रदेशों की सन्य विशेषताएँ इस देश में बाई हैं। उदाहरणार्च भारत में नारियान के प्रकेश का अंग प्रशान्त महासागर है टागुओं से माने वाली इसी जाति को एक शासा को दिया जाता है। भौतिक और पानिक क्षेत्र में भाग्नेय जाति ने घरेक देनों से हमारी संस्कृति की समृद्ध किया है।

भीतिक अंत में इसकी प्रधान देन न केवल हुदाल द्वारा खेती करना ही हैं सिपत नाया-विज्ञान के आधार पर यह भी कहा या गनता है कि भाग की खेती, काण नाया-विज्ञान के आधार पर यह भी कहा या गनता है कि भाग की खेती, काल (करती), नारियल बेगन, पान (ताम्ब्रुल), तीरी, नीप, जामुन, कला (करती), नारियल का अंग भी इन्हों को है। इन्हों ने सम्भवता सबसे पहले मृती कपाम के उत्पादन का अंग भी इन्हों को है। इन्हों ने सम्भवता सबसे पहले मृती कपाम बुना था, हायी (गज) को पानतू बनाया। समझता भाषा को थाल, लबूट (बाठ), बालगील (सम्बत्त) करवानु (युगी), भातंग, यज धादि सब्द प्रदान (बाठ)। गन्ने से बांड बनाना भी इन्हों का धाविष्कार माना जाता है। पान-मुपारा का स्वपहार, विवाह बादि संस्कारों में मिन्दूर सीर हन्दी का प्रयोग भी इनमें गहण किया बनाया जाता है।

वामिक क्षेत्र में पुनर्जेन्स का विचार बद्धाण्ड तथा मृष्ट्युत्पत्ति-सम्बन्धी प्रतेक बस्त-मसाएँ, कच्छप सबतार की करवना, पापाण-वण्ड में देवता की जावता, नात, सगर भीर बन्दर ग्रादि विभिन्न प्राणियों को पूजा, सहयासक्ष्म, स्पृष्टवास्पृत्य तथा बजेंग (Taboo) का विचार, बुरी सजर को 'निष्ठावर' द्वारा यचाना धादि धनेक बातें बाग्नेय प्रभाव का परिणाम है। चन्द्रमा की कता के धनुसार विविधों की गणना तया इनके अनुसार वासिक पनी का मनाना भी सम्मवतः निपादों ने लिया गया है । संस्कृत में पुणिमा चौर समावस्था के लिए 'राका' चौर 'कृतु' अब्ब प्रशास्त महामानर की मानिय भाषा के शब्द हैं। सताईत नतावों में मानुका (कृतिका) का मूल की इसी प्रकार का बताया जाता है। महाभारत घोर पुराणों में पाताल लोक के ग्रांच-पति वासुचि प्रादि नागों घोर प्रवह से मृध्दि की उत्पत्ति, मतस्वयन्त्रा धीर सम्हेक बादि के सम्बन्ध में की अत्यन्त मनोरजक कथाएँ हैं, उनका-मादि सीत भी इस जाति का पुराण है। गंगा हिन्दुसी की सबसे पवित्र नदी है। उसमें सबका किसी सन्य नदी में मृत आशित की परिवर्षों का प्रवाह धावध्यक थामिक कर्तव्य समभा जाता है। किन्तु विदासों का मत है कि नादियों की पूता धौर स्म वनिवसतेन ये दोनों विचार संवात सादि जातियों ने लिये गए हैं। दामीवर नदी में मस्यि डाले बिना सन्याली की यति नहीं होती । सीघों का महत्त्व और नदियों की पूजा वैधिया साहित्य में सी कही मिलती नहीं । स्वष्टतः ये धार्मेतर आतियों से प्रहण की गई है ।

इंकिड़ जाति की देन-- प्रान्तिय जाति के गाद हमारे देश में इविड जाति का धानमन हुना । इविड धपने पूर्ववतियों की धपेका कही प्रविक सुनंत्कृत और नापर सम्पता से सम्पन्त ये। इस समय इविड-भाषा-नाषी केवन दक्षिण भारत में वावे

रे. सिन्दूर का न कोर्र केटिक राम है और स ही सिन्दूर-पान का कोर्र केटिक सेंग । दिवाक है सिन्दूर-सार्र की गिर्फ में को मेंग ''भी सिन्दोर-कार्स भारकों'' (कार्य क ७, ४६,४३) पता जाता है सार्म सिन्दूर राज्य से नेक्स कार्नियान है। सिन्दूर के साम सामगर्भ, सामगर्भक भारि को स्थल है। सार्म के मानु सिन्द करते हैं। कुछ निवानी का पत्नी तक करना है कि गंगा शब्द मा सम्मकार आग्नेय माथ का है, स्टाम मूल भागे नहीं-माथ मा। दिस्पानी का खेंग (सीजोग) दक्षिणी चीनों का कार्य (गंगरीकोंग) भादि शब्द इस करपना को पुष्ट करते हैं।

बाते हैं, किन्तु आबीम काल में उत्तरी मारत में भी इनकी सता होने के पृथ्वे प्रमाण विलते हैं। बाजबल यह माना जाता है कि इविड भूमध्य मागर के प्रदेश में भारत में बाए। लग्न एकिया की एक प्राक् हिन्तपूरीपीय भूमध्य सागरीय वितिवन जाति वर्षने को विक्रियती कहती थी। हिराडोटस के कमनापुसार वह वहां और टापू से धरई थी। कीट में मुनानियों से पहले के नियामियों को तिमलाई कहा जाता था। यह शब्द तिमल, इभिल या इविड से सम्बन्धिय बताया जाता है। सता यह समग्रा जाता है कि अविड मूलता कोट से बाए धीर ने अपने साथ उस प्रदेश के धामिक विचार और विव्वास भी लाए। भारतीय संस्कृति पर इनका महरा प्रभाव पहा ।

पासिक क्षेत्र में द्रविक-प्रभाव का परिवास नए ईन की उपासना-पद्धति का श्रीमरोश तथा नए देवतायों का धाममन था। वैदिक वर्म मह-प्रधान था। उसमें इन्द्रावि देवतायों के उद्देश्य से मंत्रोक्वारण पूर्वक थी, दूध मादि की बाह्रित में असी थी। देवतायों के उद्देश्य से मंत्रोक्वारण पूर्वक थी। देवतायों के द्वासना गर्मी द्वारा होती थी। द्रविक-प्रभाव से देवतायों की पूजा सर्थीत पायर की मूर्ति या किसी प्रकार के देवता के प्रतीक पर पष-पुष्प धादि बढ़ाना, उसे सिल्दुर, क्यन लगाया, उसके सम्मूल पूप-दीप जणाना, घरा-पाँउपास बजाना, संगीत-नृत्य का धायोजन करना, भीन लगाया, प्रसाद नेना प्रकलित हुथा। ये सब सनुष्ठान सर्वेना स्वतिक है। पूजा वस्त्र नी सम्भवतः द्वविक मूल को है। जिसका संगी है पूष्प कर्म धर्मीत् कृत बढ़ाना (प्र-पुष्प, ज-करना)।

न केवल इस सर्वेदिक पूजा-विधि का ही प्रचलन हुया व्यक्ति इसके साथ-साथ वित्र, उसा, विष्णु, श्रीकृष्ण, कुमार, इनुमान, गरीम, शीतला पादि नवीन वेवता पुत्रे बाते लगे । इन्होंने इन्ह, प्रीन, बरण, पूरा धादि वैदिक देवताधी का स्थान के लिया । दब के यज में धिन नहीं बुलाए गए, इसलिए वह यज धिन के मृत-जेत सावि गयो के द्वारा प्यस्त हो गया । इस पीराणिक बास्यान से स्पष्ट है कि चित्र बहुस समय तक बायों दारा पूर्व जाने वाले देवताओं की पंक्ति में सम्मितित नहीं हुए थे। व आर्मेंतर कवर मादियों द्वारा पूजे वाले थे। जिन भी जिन रूप में पूजा भी पदित के अवैदिक होने का यही प्रमाण पर्याप्त है कि प्रायः सभी पुराणों में इस बात का उल्लेख है कि अधिकों ने अपनी परित्यों के हठ से विनश होकर इसे स्वीकार किया। वे क्षिम्यस्थियां प्रायः धार्यतर कुलोत्यन्त होने के कारण प्रयने पितुकुल के प्राचार को छोड़ने में प्रतमर्थ थीं। मान्-रावित की पूजा भी उविद्यों की देन है। उनके मूल स्थान दैनियन सागर के टापुओं में, यूनान और लगु एशिया में 'मा' वामक मात्-देवता की पुना बहुत प्रविक प्रचलित थी । 'उमा' का इनी 'मा' से तम्यन्य बदनाया जाता है । उसी के दूसरे नाम 'दूसी' की तुलना लिसियन जाति की वषक देवी से की गई है। विष्णु माधिक क्य से वैदिक है, लेकिन उसका बर्तमान स्वरूप प्रवेदिक है। निष्ठावान् वेदिवा भूग् ने विष्णु के वसस्यत पर चरणायात किया था । लेकिन इस प्रकार लाज्ञित होकर भी विध्या हमारे देश में पुलित हुए। थी भी अंशत: वैदिक है किन्तु जमके गन मदमी आदि रूप सर्वेदा धर्वेदिक है। काण वेद में इन्ह्रीवरोधी है। लेकिन पीले तारुक के इस देविड़ देवता (क्षण्यन) को विष्णु के साथ एक कर दिया गया। कुमार (स्कन्द), गलेक, हनुमान, सर्वेद्या सविद्य देवता है। हिन्दू-वर्ष का बाधार निमम और मागम माने जाते हैं। भागमों में तान्त्रिक मत और मोग का अतियादन है। में दोनों बाहर में भीरे-बीरे वैदिक मत के पास बा लावे हुए, कर्ने-चर्ने-इन्होंने वैदिक मत का रूपान्तर कर हाता।

मास्तीय संस्कृति पर ममोनों (किरातों) का मधिक धमान नहीं यहा नगोंकि उनके धागमन तक मास्तीय संस्कृति का स्वकृष बहुत कुछ निहिन्त हो गया था । रवद ये आतियां बहुत पिछड़ी हुई थीं भीर इनका पिस्तार भी भारत थी उत्तरी भीर उत्तर-पूर्वी सीमाधों पर ही रहा। फिर भी हिमालय-प्रदेश की बोलियों तथा गोरकालों, वंगला, आसामी, भाषामी के निकास में इसका कुछ प्रमान पड़ा है। तरहवीं सर्वी में धासाम जीतने वाले महोन भीरे-पीर हिम्बुमों में भूस-मिल गए। केवल उनके भूकन, बदमा सादि नाम हो विदेशी प्रमान के सूचक है।

स्रायं व सार्येतर संस्कृतियों का संगम-- प्राणितहासिक युग में इस प्रकार जो क्षायं तथा भागतर संस्कृतियों का संगम हुन्ना वही हमारी भारतीय संस्कृति का सुद्द बाधार है । संस्थतः धारतेमों और उतिहों के धर्मका और विरोध से पायों को सकलता मिली । जनकी भाषा देश के प्रविकाश भाग में प्रकलित हुई । आगा की दृष्टि से बाज भारत में ७६ ४% बार्य भाषा-भाषी, २० ६% इतिङ भाषा-भाषी सौर क्षानिय भाषा-भाषा है। किल् वार्मिक और शामाजिक दृष्टि से बार्मी की साहिष्णुतापूर्ण उदार वृत्ति से वैदिक और सर्वेदिक, धार्य धीर धार्यतर का जी-जो यनिष्ठ समन्वय और संगम हुया उसमें कुछ विदानों के मतानुसार यह यनुपात विलड्डन उसट गया। वे वर्तमान भारतीय संस्कृति में २५% अंश को ही वैधिक मानते हैं और 'स्प्ये में बारह माना' इसका मूल मार्चेतर मानते हैं। भारतीय धर्म, सान-पान, माया, सामाजिक रीति-रिवाज मादि सभी वार्ती में शर्वदिक ग्रंग बहुत प्रवत है, धर्म के सम्बन्ध में प्रवेदिक तस्वों का पहले उल्लेश निमा जा भूका है । मत् दिवना कहना ही पर्योग्त है कि भक्तिसिद्धान्त की उत्पत्ति पुराणों के प्रनुसार प्रविष्ठ देश में हुई। " मुलसी, बढ़, पीपल, बेल मादि वृक्षी की पूजा और पवित्रता का विचार भाषी ने मार्वेतर जातियों से बहुण किया नवींकि वे सब मुक्त प्रायतर देवताओं से सम्बद्ध हैं।

वैदिक पानी का प्रधान भोजन जो धीर मक्सन था, धाज भारतीय मोजन में चायत, गेहूं, धात, थी धीर तेल धादि की प्रमुखता है। वैदिक पानों के ऊनी पस्त्रों

<sup>्</sup> उपना इविते चार्च क्योरे भूजिमानसः। जिस्स किन्नम्बाराष्ट्रे सूबरे बीर्वसः स्मा।

का स्थान सूनी पहलों ने से लिया है। भाषाश्चास्त्रियों से मतानुसार कर्तमान भारतीय आर्थ सावाओं की बाक्य-रचना पद्धति मैक्कि या हिन्द यूरोपीय परिवार की भन्य भाषाओं की अपेक्षा द्रिवह भाषाओं से बांधक मिलती है। इन भाषाओं में भी के समभग आप्तेय और चार सो पचान के समभग द्रिवह सन्द हैं। विवाह में निषिद्ध वीवियों का विचार, सामानक अवसरों पर नारियन का प्रयोग, वैवाहिक विभिन्नों में श्रेल, स्विभिन्नक, रोचन, मक्नेद सरतों, हल्दी और सिन्दूर का व्यवतार भी सर्वेदक हैं।

किन्तु धार्य तथा धार्यतर तथ्यों हे सुन्दर समस्यय और सम्मिश्रण से वो संस्कृति उत्पन्न हुई वह विशुद्ध कर से भारतीय थी। न तो यह धींद्रक धीर धार्य थी थीर न ती धर्यदिक धीर समर्थ में वह सबकी साभी संस्कृति थी। भारतीय संस्कृति के उपा-काल में हुए इस समन्यय ने उन धारवाँ, भावनायों और विधारों को जन्म विधा जो जनातार सैकड़ों कर्यों ने सभी भारतीयों को समान हम से अनुवाधित धीर शेरित करते था रहे हैं। इनके सिहण्याता, समन्यय, कर्मधाद, पुनर्जन्म, सद्द्य सत्ता में विश्वास, दृश्यमान वधन् की विविधता के विश्वास, दृश्यमान वधन् की विविधता के विश्वे मीतिक एकत्व का दर्शन, यहिमा, कर्मधा और दुन्तपूर्ण जनन् से मुक्त होने भी प्रचा प्रमुख है सौर वे ती भारतीय संस्कृति के मुनाधार है। इनका जन्म धीर विकास धाने-धाने हुआ है। धानते ष्राधारों में इनका प्रमा धान प्रतिपादन किया जाएना।

# (स) हड्प्पा तथा मोहेंजोदड़ो की सम्यता

मोहें जोद हो को स्रोत और महस्त-धान से चालीस साल पहसे भारत में प्रामीतिहासिक पुरा के सबसेय बहुत कम मिले थे। उस समय चेदिक सम्मता की बहुत पुरामा माना जाता था. किन्तु पाववास्त्र विद्वार्गो द्वारा दशका काल व्यक्तिक-ते-अधिक १५०० ई॰ पूर्व ही उहराया जाता था। १६२२ ई॰ में सिन्ध में सरकामा से २४ मीन वितम मोहेंबोवडो (मृतको को देरी) में दूसरी-तीसरी धर्ती देखी के एक की द्वस्तूप को लुदाई कराते हुए औं राजालदास बनजों से इस स्वात के प्रावैति-हासिक महत्त्व की स्रोट पुरातत्त्वकों का प्यान बाक्ष्य किया। इससे पहले हहणा (बिला मिण्टमुमरी, पश्चिमी पंत्राव) से बुक्त आगैतिहासिक मुद्दें मिल नुकी थीं । १९३१ ई॰ तक भारत-सरकार की घोर से वहाँ सुदाई होती रही। इसी बीच में मिन्द और विसोचिस्तान में ऐसे अनेक टीनों और वस्तियों का पता लगा जहां हड़णा और सोहंजीदड़ों से मिलती-जुलती, इनसे पूर्ववर्ती और परवर्ती काल की वस्तुएँ पाई गई है। इन स्वानों को स्रोज भारतीय इतिहास में मुमान्तर करने वाली थी। पहले मारतीय सम्यता का बारम्भ देव हवार वर्ष ईस्वी पूर्व समक्ता जाता वा । विश्वाना का प्राचीनतम ऐतिहासिक अवसेष ५०० ई० पूर्व का माना जाता या किन्यु इन सुबाइसी से भाज से ४,००० वर्ष पुरासी भ्रत्यन्त उन्नत, समृद्ध एवं सन्पन्न सामितः सम्बता का बान हुआ। यह न केवन मिल और मेसीपीटामिया की पित्रव में प्राचीनतम

समसी बाने बाली संस्कृतियों के सनकालीन थी, किन्तु नंगरों की तथाई, नियमित प्रणाली व्यवस्था, निश्चित योजना के प्रनुसार शहरों को बसाने खादि कई धंशों में अपनी समकालीन सन्तवाधों से भी बहुत बड़ी-बड़ी थी। इसके प्रवशेष सर्वप्रयम हड़प्पा में पाये गए थे, यतः इसे हड़प्पा-सम्बता कहा जाता है। सिन्धु नदी थी घाटी में कलने-फूजने से इसे सिन्धु-सम्बता का भी नाम दिया गया है।

भिन्य-सन्यता का विस्तार बीर साम्राज्य-जिन वस्तियों से इस सन्यता के प्रवक्षेत्र मिले हैं, उसने यह जात होता है कि वे पश्चिम में मकरान, दक्षिण में काठियाबाइ और उत्तर में हिवालय की शिवालक पर्वत-माला तक एक विभुवाकार क्षेत्र में फैली हुई है। इस विभूत की भूताएँ ६५०, ७०० तथा ५५० मील है। इस बस्तियों के लव्यहर प्राचीन काल के एक विस्तृत थीर मुसंगटित गालाजा के सूचक हैं। इसके विविध भागों से पार्ट गई मुहरों, ईटों, बाटों तथा धन्य सामग्री में इतसी सहरी एकक्षमता और साइइस है जी सुद्द केन्द्रोय शासन के विना समय नहीं प्रतीत ोता । मिल, बेबिलोन और समीरिया-जैसे शन्तिशाली राज्यों की गांति इस आचीन साम्राज्य की शुक्रपा भीर मोहें जोदहो- उत्तरी भीर दक्षिणी वो राजवानियाँ वर्तीत होती है, ठीक वैसे ही जैसे परवर्ती पुत में बुशाणों के पेशावर भीर मधुरा में दो बासन-केन्द्र थे । उत्तरी भाग में हड़प्या के भतिरियत १७ धन्य छोटे गस्कों से हण्या-संस्कृति की वस्तुएँ प्राप्त हो चुकी हैं, पूर्व में बकसर (बिहार) धीर पटना से तका गालीपुर और बनारस जिलों से निन्यु-सन्यता जैसे विश्लेख और गुरियाँ मिली है। हड्य्या से २०० मील पूर्व में रोगड़ के पास सतलुज नदी पर कोटला निहंग खान में भी के धनभेज पाए गए हैं। मोहें जीवड़ों के बॉलजी मान में इस शहर के धारित्रिक १७ धन्त बन्तियों में इसके धयराप मिले हैं । इनमें चन्हुदही (मोहेंजीवहीं से २० मील वं पु०) तथा प्रमरी महत्त्वपूर्ण है। इतके प्रतिरिक्त सिन्य नदी के पश्चिमी किनारे पर नोहु-जोवहो, सतीमुराद भीर नुकर, भंगर पीर गाजीशाह, उत्तरी विलोजिस्तान में दबरबोट, गाल, मुरबंगम, राना गम्बई और दक्षिणी विजीविस्तान में कुल्ती, मेही भीर वाही दम्य भी इसी सम्यता से सम्बद्ध है । इस प्रवार मोहें बोदशे की सम्बद्धा भीर सामान्य का क्षेत्र समुचा विसोचिस्तान, सिन्ध भीर पंजाब तथा गंगा की माटी का कुछ पंच का । यह प्राचीन एशिया का एक बृहत्तम साम्राध्य था ।

सिम्यू सम्मता के नगर धीर अपन-मीहें ओवडी तथा हुइएस में विकसित होने वाली सहरों सम्मता की विशेषताएँ इनकी खुदाई से भली-मीति प्रकट हुई हैं। पहले सहर के सम्महर एक वर्ग गील में पापे गए हैं। यह शहर पहले से ही सीच-विवारका एक निश्चित गोलना के धनुसार बसाता गया था। सब सहके विलक्षत सीगी बनाएँ गई हैं। मोहें बोदनों में हवा दक्षिण धीर पश्चिम से उत्तर तथा पूर्व की धीर बहुती है। यहा सहकों का भी पहीं एक रखा गया है। सबसे बड़ी सड़क की बौहाई 33 कीट है। में सड़के एक दूसरे की समकोण घर काटती है धीर शहर की कर्माकार तथा धामताकार सक्टों में बांट देती हैं। छोटी मुद्रियों इन सक्यों को विश्वकत करती हैं, अरमेक मली में कु भी है। मकानों से मन्दा पानी निकालने के लिए सालियों भी वहीं सुन्दर अवस्था है। हहणा, मोहेंगोदकों से भी बढ़ा शहर है। दोनों शहरों में रक्षा के लिए बनाये गए परकोट के धवशेय भी मिले हैं।

मोहेंगोवडों भी उल्लेखनीय बनारलें विशास स्वासागार, बडा डॉल, संधीय अवन और राजमहत है। पहली हमारत की सम्बाई-बीडाई १८०×१०८ फीट है। इसमें नहाने का सालाब ३६ कीट लम्बा २३ फीट बौहा धीर = फीट गहरा है, इसमें उतरने बढने के लिए नोडियों है। इसका सारा फर्म यही ईटी का है तथा राम विद्याहर इसकी नमी मीचे जाने से रोबी मई है। बड़ा जाता है—'कि यह मुन्दर स्नानागार समुद्र-तदवर्ती किसी भी साधनिक होटल के लिए सब का कारण हो सकता है ।' मीतजोदही में इसका उपयोग संभवतः वामिक वार्ष के लिए होता वा । तमके दक्षिण-परिवम में एक प्रत्य इमारत में पानी को गर्म करके नहाने की व्यवस्था भी थी। स्तुप बाले टीले के दक्षिण में एक क्षेत्र में =४ फीट सम्बा और इतला ही भीड़ा एक विशास होने पाया गया है। इसकी छत ईटों में को २० बायताबार सम्मी पर दिनी हुई थी। इस हॉल के उपयोग के सम्बन्ध में श्री मार्गल का यह सत या कि यह बीडों के बैस्पों से मिलता है, इसका व्यवहार धार्मिक कार्य के लिए होता था। थीं मेंने का यह विकार है कि यह उस समय की बड़ी गण्डी थी और पहाँ विविध वस्तुमों की स्वामी दकार भी। स्तुप काले टील के पश्चिम में २३० फीट 🛠 ७६ फोट नी एक बड़ी इमारत है। इसनी दक्षिणी बीर पहिनमी दीवारें पीने सात कीट मीडो है यह किसी ऊंचे राजकर्मचारी का धवधा प्रोहित वर्ग का निवास-स्थान संसभा जाता है। राजमहल कहा जाते वाला एक धन्य भवन २२० फीट लम्बा ११४ फीट बीवा है। इसकी बीबारें कई स्थानों पर बांच फीट मोटी है। इसमें की विशाल ग्रांगन, नौकरों के घर तथा सामान रखने के कमरे हैं।

हण्या भी सबसे प्रसिद्ध पमारत विशाल धन्नायार है। यह १६६ कीट लम्बा १३३ कीट गीड़ा है। इसके पात ही धनाज पीसने का कई तथा सजदूरों के रहने के बहुत-से सकान पाए गए हैं। इन बोनों सहरों में मकान बहुत सुविधापूर्ण से। उन सबसे धोमन, कुँ थी, स्नान-गृह घीर नालियों बनी होती भी। धोमन प्रायः पक्का होता था घीर उसके चारी भीर गीवाम, कुँ था, रसोई नवा स्नानामार होते थे। स्नामानार प्रायः सक्क को थोट, पक्के तथा बालदार फर्म का बना होता था। इसका सारा पानी एक पक्की नाली से बाहर की धोर सहक को नाली में मिला दिया जाला या। घरों के दरवाने आवक्त की मीति प्रायः दीवार के बीच में न होकर निरे तर होते थे। बाहर को घोर सिव्हियों नहीं होती थीं। महान प्रायः दुर्गनित होते थे भीर उनके पाम पहरेवार की ब्यवस्था होती थीं।

प्रणाली-ध्यवस्था-माहेंबोदशे में गन्दा पानी निकालने के लिए प्रणाली (Drainage) की बड़ी मुन्दर व्यवस्था थी । प्रत्येक गली भीर सड़क में एक कुट

से वो कूट तक गहरी, है इंच से है पुट तमा चीड़ी सालियों होती थीं। इनमें मनवनों का याज़ी खाता था। उपरसी मीनलों के पानी के निकास के लिए सिट्टी के बर्ग मकानों को बीवारों में लगांगे जाते थे। जालियों प्राया इंटों से ढ़जी होती थीं, जहां ने प्राया जीती होती थीं वहां इन्हें परवरों से इका जाता था घरीं को नालियों का पानी सहक की नाली में से जाने के पहले एक गहें में भरता रहता था। तीत चीवाई मरने घर हो यह पानी सहक की नाली में पड़ता था। इन व्यवस्था था पह जान था कि बानी थाओं उनसे बाहर नहीं बहुता था। वनी नालियों में थीड़ी दूर पर इंटों के पत्ने बहुवच्चे बने रहते थे, इनमें मीचे उत्तरने थे लिए सीडियां होती थीं, ने सामान्य क्य से सफाई होती थीं, क्योंकि बनके पान रेत के बेर थाए गए हैं। जहीं एक नाली क्याई ने दूसरी नाली में मिनली थी बहा इंट बा छोटा गड़ा पानी को बाहर नहने से रोकते ने लिए बनाया जाता था धीर इसके लिए पञ्चराकार इंट खनाई जाती थीं। ऐसा प्रतीत ने लिए बनाया जाता था। इस दुन्टि से कोई प्राचीन सम्यता इसका मुकाकला नहीं वर सकती।

इस प्रकार की प्रणाली-अवस्था तथा योजनापूर्वक नगर-निर्माण दस वाल को सुनित करते हैं कि यहाँ का नगर-प्रयाद बहुत सुम्पवस्थित और उसन मा। एक बन्म बात भी दसका योषण करती है। मोहें लोदहों में एक दूसरे के उसर मात स्थर बावे गए हैं। इसकी निचनी तहीं में कहीं भी मनाव वाली ने सहक का पार्वजनिक हिस्सा नहीं दबायां, लैंग्यों के अपने यह सुचित करते हैं कि यहाँ राज्य भी घोर से सहसी वर रोजनी को ज्यवस्था थी। यहाँच घन्तिम काल में नगर-अवस्थ में कुछ चिवितता था गई थी, किन्तु कई शतियों तक यह पूर्ण अमता से कार्य करता गया । पहले यह माना जाता वा कि यह प्रजासन्त्रीय अवस्थ था किन्तु अब दमें मुख्य राजनस्थ का परिणाम समन्ना जाता है।

धर्म - धर्मा तक सिन्धु धाटी की खुदाई में कोई मन्दिर या पूजा-स्थान नहीं मिला, घटा इस सन्यता के घामिक जीवन का एक-माव लोग गई वाई वाई वाई विट्ठी धीर पत्थर की मूर्तिमां तका मुद्रों हैं। इससे यह झात होता है कि यहां मान्देशी की, पशुपति शिव तथा उसके तिय की पूजा धीर पीपन, नीम धादि पेशी एवं सामादि कीव-जन्मूओं की उपासना प्रचलित थी।

सामुदेशी—मोहें नोटड़ों सभा हरूपा में लड़ी हुई सर्थनम्न नारी की बहुत सूक्तम-मूर्तियों मिली हैं। इनके धारीर पर छीटा-सा लहुना है, जिसे कॉट-प्रदेश पर मेखाला से बीधा गया है, गते में हार पता हुधा है तथा मस्तक पर पत्ते के बाजार की विधित्र शिरोज्या है। इसके दोनी धोर प्यांत जैसा पदार्थ है जिसने लगे पूर्ण के निकान से यह जात होता है कि इसने अक्तों बारा देशों को प्रसन्त करने के लिए तेक मा पूर जनायों जाता था। इस प्रकार की मृतियों पश्चिमी एकिया में भी मिली हैं।
में उस समय की मात्देवी को उपासना की न्यायकता सुधित करती हैं, माज भी
मारत की साधारण जनता में देवी की उपासना बहुत अवस्तित है। इन मृतियों
बहुत सामित सकता में पाये जाने में यह करूपना की गई है कि वर्तमान कुल-देवतामों
की भाति प्रत्येक घर में इमकी प्रतिक्दा और पुजा की जाती थी।

पद्मवति — पूरुप देवताओं में पशुपति प्रधान प्रतीत होता है। एक मुहर में
तीन मुँव बाला एक नान व्यक्ति चीकी पर प्रधानन नगाकर चैठा हुआ है। इसके
बारों मीर हायी, तथा बैल हैं, बीकी के नीचे हिरण हैं, इसके तिर पर सींग और
विजित्र तिरोश्या है। इसने हाथों में चृड़ियों और गले में हार पहन रखा है। यह
मूर्ति खिल के वशुपति क्या की समन्ती जाती है। यथासन में ब्यानायस्थित मुद्रा में
इसकी नामाय पृष्टि खिल के योगीस्वर मा महाभोगी क्या की मुचित करती है। यीन
बन्ध मुहरें पशुपति के इस कन पर प्रकाश शानती है। सनेक विद्यानों ने मोहेनीदको
को भति प्रसिद्ध सालभारियों मूर्ति का भी भाग से सम्बन्ध बोहा है। संकु तमा बेनन
से सानार के भनेक पत्थरों से यह जात होता है कि उस समय शिव की मुर्ति-पूजा के
अतिरिक्त लिग-पूजा भी प्रचलित थी।

मुहरों पर उस्कीरएं निमिन्न प्रकार के पेशों की तथा पशुधों की धाइति से
धह बात होता है कि उस समय पीपन भीर तीम की पूजा जाता था। पशुधों में हाथी,
बैत, बाध, भैसे, मैंडे धौर पहिष्यात के चित्र धांधक मिते हैं। धाजकन इसमें से धनेक
पशु देवताओं के बाहन कन में पुजित हैं। यह कहना कठिन है कि उस समय इनकी बाहनी
के रूप में अतिच्छा थी या स्थतन्त कप में। सांगों को पूज पिलाने तथा पूजा करने
का विचार भी इस सम्यता में था। बीर पुक्तों की पूजा करने का विचार भी समझतः
प्रचलित था। दो बाधों के साथ खड़ते हुए एक पुरुष की मुनेर के धीया भीर
सिलगमेश्व के साथ सुलना की गई है। सूर्य पूजा तथा स्यस्तित के भी दुछ चिहा यहीं
पाए गए हैं।

उपपूर्वत उपस्त देवतायों के अधिरिक्त इनकी पूजा-विधि के सम्बन्ध में भी कुछ स्कोरञ्जल कल्पनाएं की कई है। मिट्टी के एक ताबीज पर एक व्यक्ति को दोस पीट्या हुया तथा दूसरे व्यक्ति को नाचता हुया दिकाया गता है। ऐसा प्रतीत होता है कि बर्नमान काल की भीति उस समय संगीत और नृत्य पूजा के प्रम थे। मोडे-कोदड़ी की मतेकी की प्रसिद्ध कांस्य-मूर्ति समवतः उस समय देवता के शम्मूख नाचने साली किसी देवदासी की प्रतिमा है।

सान-पान पोहें बोदकों से गेहूँ सौर जी के कुछ नमूने मिले हैं। इक्या में मटर और तिल भी पाए गए हैं। इनके साथ ही सजूर भी उस समन का निष लाख या। सन्त के प्रतिरिक्त बैत, भेड़, मुग्नर, मुगी, पड़ियाल तथा कड़ुए का मीस और सकतियाँ भी उनके भोजन का यंग प्रतीत होती हैं, क्योंकि इन बानवरों की हर्डियाँ यस और मिल्यों में प्रचरता से मिली हैं।

साना साने के लिए संभवतः नीचे धासन पर बैठा जाता था, किन्तु विशेष समस्यों पर बनो लोग कुर्सी-भेव का उपयोग करते थे। खाने-पाने के बतंन, मिट्टी व ककड़ी के होने के कारण नष्ट तो चुके हैं। अपॅर(Shell)का बना एक चम्मच धवस्य मिला है। उन्हें नाना धकार के स्वादु व्यंजन और भीजन खाने का बीक था, क्योंकि मसाने पिसने के बहुत-में सिल-बट्टू महाँ पाए गए हैं। छोटे-छोटे बेनन धीर रोटी बनाते के सनेक मांचे माना प्रकार के स्वादिष्ट भीजनों की सत्ता सुचित करते हैं। अति माना में इनके सेवन से वो पाचन-विकार और दुष्परिणाम होते होंगे उनकी सामान्य विकित्सा हो सनुमंदी हुई सीर शृहिणियां स्वयंमेष कर सेती होंगी, किन्तु विजेप टोवों में हुटलू स्थंग और फिलाजीत का प्रयोग होता था। ये दोनों कमधाः कारमीर घीर हिमालन से मंगाए जाते थे। धाजकत भी धापुबँद से फिलाजीत प्रयन्तन, जिन्द तथा तिस्त्री की बीमारियों में विया जाता है।

सामोद-प्रमोद--- निन्यु-पाटी के बासक जिल्लीमों के बड़े श्रीकीन थे। सुदाई में में बहुत बड़ी संस्था में आपत हुए हैं घीर मिट्टी, कर्पर (Shell) तथा हामी-बाँत के वने हुए हैं। वन्नों का सबसे त्रिय जिलीना सिट्टी की बैसमाडी भी। मिट्टी के भूत-भूने बाँर पक्षी (संमवतः बुनवुन) भी मिले हैं। धन्य सिलोनों में बांस पर चवने बाना बानवर, रस्तों में सिर हिताने बासा बैस, रस्ती पर ऊपर नीचे चढने वासी बारुतियाँ तथा पक्षी के बाकार की सोटियाँ उल्लेखनीय है। पृथ्यों के प्रधान बामोद-प्रमोद मारे से सेले जाने माने जुमा भादि केल, मंगीत, सिकार भीर पंथी लड़ाना था। पासे बनाकार तथा चपटे दोनों प्रकार के निवें हैं। चपटे पासे हाथी दांत के बने हुए हैं। इनके सब पास्थी पर विभिन्न संख्याएँ प्रक्रित है। यह निदिचत रूप से पता नहीं जमा कि पासे फेंकगा अपने आप में भी कोई लेल था। यह सम्भव है कि इससे चौयक जैसे प्रत्य केल सेले जाते थे, क्योंकि एक इंट पर विसाल के निवान पाये गर्ने हैं। इसमें ११ घर बने हुए हैं, ऐसा समक्ता जाता है कि किसी बड़े घर के नीकरी में समय बाटने के लिये घर के फर्स पर ही विसात के निशान बना दिये में और मह इंट इंग्री को एक भंग है। एक सन्म इंट पर ककड़ियों या दानों ने सेले जाने वासे बन के निवान बने हुए है। मृत्य के साथ डोल का पहले उल्लेख हो चुका है। उफ भीर खड़ताल भी उस समय चंगीत के प्रधान कांग्र प्रतीत होते हैं। मासाहारी होंने में इन जीकों में मुख्या का व्यसन होना स्वामानिक था। कुछ मुहरों पर तीर-कमान से जनवी बचारी सीर हिरण के जिलार का दृश्य दिखाया गया है। बड़ी संस्था में पाने गए मास्ती के कटि माहीपीरी का व्यक्त सुचित करते हैं। सम्भवतः सीतर सवाने का भी उन्हें ग्रीक या ।

यस्त्र धीर वेश-भूगा-विद्य में कपास की नेती संभवत: सबसे पहले भारत में हुई । मुती वहत्रों का व्यापक प्रयोग मोहिजोदही की विशेषता है, पिस और मेसीपोटामिया में इनका व्यवहार नहीं था। आज से पांच हजार वर्ष पहले हड़प्पा के मास-पास पंजाब में बाबकल बोर्ड जाने वाली कवाम की केती होती थीं । बचिप इसकी पुनाई के उपकरण लकड़ी के बने होने से नहीं मिले, किन्तु काना के लिए अपवहार में बाने वाली चनतियाँ (Spindle whorls) प्रपुर माना में मिली 👫 इनके छेदों में लकड़ी या चातु की सीक डालकर इन पर मृत काता और अपेटा जाता है। ये चकतियाँ प्रकार्ड मिट्टी, शंस और फयान्स की बनी हुई है, ऐसा बान पहला है कि पहली तनलियां निर्धनों की होंगी बीर बाकी पांत्रमें की । धर्मीर-गरीब सभी घरों में निवर्त गुत की कताई में व्यस्त रहती होंगी। मीहेंनोदहों की मधिनांग मृतिया भौपीन या छोटा सहंगा धारण किए हैं। पुरुषों को बेध-भूगा पर प्यान-सन भोगी की बाल-मारिणी मूर्ति से सन्दर प्रकास पढता है। इस नमय नदाई किये हुए वाल को घोड़ने का रिवाड था धीर इसे बाई मुना के भीने से बांवे करने के उपर नक शाला जाता था । एक अन्य मृति में यह शाल पुटने तक दिलाया गया है । हक्सी के एक ठीकरे पर बिरविस पहने अथवा कुब कमकर भीती पहने एक ध्वक्ति संकित है। स्त्रिमों की प्राप्तिकांश मुलियों में कमर तक कोई वस्त्र नहीं विलामा नया। कहि-प्रदेश में भरपनी से बैंचा पुटनों तक एक छोटा सहंगा होता था। कुछ मृतियों में पूरी धास्तीन का धंगरता है, परन्तु इनमें बक्षास्त्रन धनावृत है। कुछ वस्त्र सिति होते थे, परन्तु बिना सिले बस्वों का रिवाल पविष पा।

केश-विन्यास—पुष्य अस्वे वाल रक्षते थे, मांग वीच में निवाली जाती भी। वालों को एक फीते से बॉक्कर रक्षा जाता था प्रयचा जालों का जुड़ा बनाया जाता था। पुरुष छोटी या छेटवाई हुई बाटो रजते थे। स्त्रियों प्राय: वेशी बीचती भी भीर युद्धे का भी रिवाल था जैसा कि नतें की भींत से स्पष्ट होता है।

चन्त्रों के कम होने पर भी मोहेबोदड़ों में धनी-निर्धन, न्यो-गुरुष सभी को धाप्नुपणों का बहा शोक था और श्रीमार में बड़ी धानिक्षि थी। निषयों की खिरोप्नुष्य पंखें के धाकार की भी धौर में सिर पर गोने, चौरी, ताने, भोंने के धकु-धाकार के जेमर पहनती थीं। माथे पर एक चौदीनन्त्र या फीता होता था। कार्नों की धालिमी धौर नथों का आफी रिवाद था। नुदाई में वण्डहारों के कई मुन्दर नमूने मिले हैं। ये लाजवर्ष, धनीक, गोमेद, धंमसुलेगानों, फिरोडा, यगन, सादि विविध अवार की मिलयों की गुरियों की लड़ियों के धने होते थे। मोहेबोदड़ी में चुडियों धौर कंगन बहुत धामक प्रसन्द किये डाने वाले कागूनक में। न केवल नर्तिक्यों की किन्तु देवताओं की बाहें भी चुडियों से दशी होती थी। निवासों को सांच-जटित करविध्यों भी मिली हैं। पुषय हार, धंमद और धंमुडियां पहनते थे धौर बाल बीधने के लिए सोने-जोंदी के पससे सारों का ब्यवहार करवें थे।

स्विभी की अक्षार-प्रियता खुदाई में पाये गए सियानदानों से मुखित होती है। ये हानी-दांत, पातु धौर मिट्टी के बने हुए हैं। पमकी तो मिट्टी के सनक कोट-कोट सियारदानों, इव तथा विविध प्रकार की छोटी शिल्लामों में जरे सिन्दर, महाचर, काजल सादि के संसों से यह आत होता है कि पीच हजार वर्ष पूर्व उत्तर-पश्चिमी सारत को तसीयां पपनी क्य-सब्जा साधुनिय स्विमों की सीति जिसा करती थीं। स्वाप उस समय वर्तमानवान के जीसे के वर्षण मही से धौर उन्हें जुब पिस कर समकार्य हुए कीमें के आदिनों से सन्तोष करना पहला था। स्वी-पुरुप दोनों बानों की सम्बद्ध के लिए कास से छोडे उस्तरों का प्रयोग करते थे, वसीकि में जुदाई में बहुठ स्विक संस्था में पाये गए हैं।

कला-कीणल सिन्धु-गन्यता की प्रधान कलाएँ मिट्टी के बर्तन, प्रस्तर-पूर्तियों मुहरें तथा बेंबर बनाना है। पिट्टी के बर्तन चाक पर बनाये जाते वे और उन्हें बावे के बताय घरती पर बनानों के ऊपर ईपन जाककर पकाया जाता था। पवाने से पहलें हारमुंब (इंसन भी खाड़ी) से बाने वाले गेल के इन पर एक नाल घन्नी देकर उस पर काले पेण्ट से नाना प्रकार की आकृतियों बनाई जाती भी। परस्पर काटने नाले कुतों के विजादन (तरह मा भीता) इस सम्यता की विशेषता है, जो बन्धव कट्टी नहीं मिनते। इसके अतिरिक्त विभूव खादि सेनेक ज्यामितिक क्ष्य भी मिनते हैं। पेट्टी तथा पशु-पित्रमों के क्या को भी विविद्य किया जाता था। मोहें बोदड़ों के ब्राधिकाश बर्तन विज्ञक कम उदाहरण मिनते हैं। बहुवर्णीय मुस्सव मीहें बोदड़ों से ६० मीन दक्षिण समरी तथा १९० मीन उत्तर-परित्रम नाल में वादे गए है और वे हट्टपा-सम्यता के पुराने विद्या समसे जाते हैं। मिट्टी के बहुवर्णीय समर्गीला लेख (Glaze) चढ़ाने की मिनाव था, विल्लीर की पीम कर लवा उसमें क्षेपक प्रका बीठकर मिट्टी के बहुव कुत्वर पिकने बर्तन भी बनाये जाते में।

कत्ता की वृष्टि से हरूप्या की दो प्रस्तर-मृत्तियां विशेष अप से उल्लेखनीय हैं। इन्होंने प्रारम्भिक भारतीय कता-सम्बन्धी किवारों में कास्ति सप्यन्त की है। अर्था को इनके निकलने पर कुछ समय तक यह सन्देह बना रहा कि ये प्रावेतिहासिक वहीं हो सकती। इनमें एक दो वाल परवार का यह से बौर इसरी बाई टॉग डठाने एक नर्तक को पूर्ति है, को सनवतः नटराज विव है। दोनों मृत्तियों की सरनता, सबीवता और स्थापंता यूनानी-कला के साविभाव से पहले सन्यव कहीं नहीं सिमती।

मुहरों पर निम्हु-कमा संपने सर्वोत्हर्ण्य रूप से प्रकट हुई है। ये प्रायः सेलसडी के परवर की बनी हैं। इन पर सर्वित येस, बाध, भैन स्नादि जानवरों के चित्र बड़े सजीव और प्रधार्थ है। इन पर कुछ निपि-निक्त भी बने हुए हैं, किन्तु से संभी तक पढ़े नहीं जा मके। भीट तका ट्राय में पाता जाने बाला स्वास्थिक चिक्त भी इन पर बना हुआ है। इससे यह सनुमान होता है कि ये मुहरे थामिक महत्त्व रसती है। यह कल्पना भी भी गई है कि इन्हें मोहें बोदहो-निवासी प्रमने यारीर पर ताबीकों की भीति भारण करते से। नाना प्रकार को मणियों तथा सीने-मांदों से बनावे जाने वाले साभुषणों भी अर्था पहले की जा जुकी है। करंद बीद हासी-वांत को कारीगरी भी उस समय काफी उन्नत थी।

उद्योग-भरते तथा व्यापार-- तिन्यु-तस्त्रता का सबसे बड़ा उद्योग कपि था। हरूपा के विशाल सम्मागार से स्पष्ट है कि पीन हजार वर्ष पूर्व भी पंताब नेहें के उत्पादन का बहुत बड़ा केन्द्र या। इस सम्नागार के साथ ही बाटा पीसने वाने मजबूरी की कललमुभा विकास धीर निवास-पृष्ट मिले हैं। इनिया में संबंदित उद्योग का यह श्राचीनतम उदाहरण है। कताई-बुनाई भी वहाँ का एक लोकप्रिय उद्योग था, किन्तु यहाँ का सबसे वहा धन्या व्यापार था। यही इसकी समृद्धि का प्रधान कारण था। भोहें जोयड़ी में पाई गई वस्तुओं से यह जात होता है कि यहाँ के व्यापारी भारत के विभिन्न प्रान्तों सथा विदेशों से खनेक प्रकार की वस्तुएँ सँगात वे। सकानों की छतीं से हिमालय के जैंने वाली पर उनने वाले देनदारों के पेड़ों की कहिया पड़ती थीं। दबाइयाँ के लिये कावमीर से कुरंग शुङ्क तथा हिमालय के घदेशों से विकालीत मेंगवामा जाता या, वहाँ का सांबा, गेक समा जामनी स्कटिक विहार से बाता था, जेबाइट का स्रोत अमी भीर चीन कहे जाते हैं। सलवर भीर जपपुर का तांवा, अअमेर का सीमा, राजपूताने की सेलवाडी धीर हस्सोंठ मीहँजोदहों में काकी बरता जाता था। सोना भीर पानसाइट मैसूर तथा दक्षिण भारत के साथ व्यापारिक सम्बन्ध का मुचक है। मोहें नोवड़ों में संख जरमात, पाक तथा मनार की खाड़ियों से लावे बाते में 1 पत: मोहेंबोडडो के व्यापारी उत्तर में हिमालव और विलंग में रामेध्वरम तक स्वयं पहुँचते ये सवना धन्य मध्यवर्ती व्यापारियों से इन प्रदेशों का सामान मेंगाते थे।

वैलगाहियाँ और संधे उस समय आवारिक माल की हुलाई के प्रधान साधन थे, इनके भी कुछ विद्वा मिले हैं। लौकायों का प्रयोग होता था। मोहे क्वोदकों का विदेशी क्यापार प्रधान कर से सकतानिस्तान, ईरान और मध्य एशिया के साथ होता था। व्यापार की उन्तति बहुत अधिक संख्या में गाये गए बाटों तथा बरकारों से विदित्त होती है। इतनी अधिक संख्या में बाट अब तक किसी दूसरे क्यान से नहीं मिले। इन बाटों में एक निश्चित अनुपात है। ये चर्ट (Chest) नामक सकत पत्तर से बड़ी सोववानी से बनाये गए हैं। ऐसा प्रतीत होता है कि ये राज्याधिकारियों के कड़े निरीक्षण में बनसे थे।

सिन्य-सभ्यता का काल—मोहेंबोदड़ों से पाई गई वस्तुओं का मेसोपोटामिया (ईराक) के प्राचीन उर कादि शहरों के उत्तनन से निकले सुमेरी-सभ्यता के पदामों के साथ गहरा सादस्य पाया गमा है। कुछ भारतीय मुहरें भी वहाँ पाई गई है। अतः मोहेंबोदड़ों को सम्यता का काल-निर्मारण सुमेरी-सम्यता के धाथार तर किया गया सथा है। यहने इस सम्यता की सबसे उपरक्षी बस्ती का काल २७५० ई० प्रकासम्बद्ध जाता था । मोहेंबायड़ी में बस्तिमों के सात स्तर मिले हैं। द्वाय सादि में ऐसे प्रत्येक स्तर को १०० वर्ष का समय दिया जाता है। मोहें ओदही में बाद प्रादि के कारण नई बस्तियां बस्दी बसती गहीं हैं। अतः यहाँ के साम स्तरों के विकसित होने का समय १०० वर्ष ही माना गया है, सतः पहले इसके सात स्तरी का काल २२४०-२७१० ईं पूर्व माना बाता था, किन्तु बाद में मेतोपीटामिया के तिथि-कम में परिवर्तन होते तथा सुमेर, एलस व मिल के चितित मृत्याची की समानता के सामार पर इस सम्बता का प्रादिकाल लगभग २५०० ६० पूर समझा गया । इस सम्बन्ध में मोहबोदको को कुछ विशेषताएँ स्मरणीय हैं। यहाँ की सबसे निवली सह के बाद पानी निकल पाने से इस सम्पता की पारम्भिक दशा का कुछ परिचय नहीं मिलता । सातों वहीं के शहरों में इतना प्रशिक साम्य है कि ऐसा प्रतीत होता है कि जिस्काल तक दक्षिणो अमरीका की सम्मता की भौति यह भी एक ही अवस्था में सबेबा अपरिवृत्ति वनी रही । यह सम्बता इतने उन्नत हा में है कि इसके विकसित होने म काफी समय समा होगा । सीमान्यका बुख धन्य स्थानों से मोहेंचांदकों से पहली मोर पिछली सम्पतामों का पता लगा है। धमरी (सिन्छ) की पुरानी सम्पता ६००० हवार ६० पू० की है। इसके बाद मोहेबोदको तथा हृहण्या की सम्मतासी का विकास हुया और इनके बाद मुकर और कंगर सम्पताएँ फली-फुली ।

सिन्धु-सभ्यता के निर्माता—गोहंजोददी तथा हहुत्या में मूल घालेगाम,
मूमध्यसायरीय, घालपहनी और मंगोल नामक चार नरलों के प्रस्थि-मञ्जर पाये गए
हैं, किन्तु इसमें प्रधानता भूमध्यसामरीय नरल की है। यह स्पष्ट है कि इस सम्बता
में काफी घन्त मिथल था। महानु व्यापारिक केन्द्र होने से इस खहरी में विभिन्न देखी
और जातियों के व्यापारी साते थे। इस सम्बता के निर्माताओं के डॉवड, बाहुई,
सुमेरियन, पील, धनुर, जात्य, पास, नाम सक्या धार्य होने की प्रमेक कल्पनाएँ की गई
है। इस समय इन्हें इंजिड मानने बानों का बहुमत है, किन्तु इसमें कई पीप है।
देशों की घन्तेष्ट-पद्धति में बहुत बढ़ा घन्तर है। यह भी वह आश्चर्य की बात है
कि प्रविद्धी की सम्पता होते हुए भी वर्तमान द्रिवड़ी द्वारा निर्माण होते में पर्मान्द्र
सन्देश है। इस विषय में निरिचत कप से कुछ नहीं कहा वा सकता।

सिन्धु-सम्मता एक उल्का तारे की तरह प्रतीठ होता है जो सहसा सजाह प्रदेश से प्रकट होकर मुछ समय के लिए खूब कमकता है। इसका उद्देश प्रांतिकता है और प्रमा के सम्बन्ध में भी यही कल्पता है कि बाइ और प्राकारणा इसके प्राकारण के प्रपान कारण थे। यह निद्वित नहीं कि ये प्राकारणकारी पार्थ के या प्रन्य कोई जाति। वैदिक प्राची से इनका क्या सम्बन्ध या यह भी वहां जटिन प्रस्त है। मोहेजोदहों की लिपि पड़े जाने के बाद ही इन समस्याओं का समायान होगा।

धर्मी तक मोहें जोवड़ों को सम्बता की समाध्य के बाल १५०० ई० पूर्व से छठी धर्मी ई० पूर्व तक के काल को भारतीय पुरासत्व का सम्य पूर्व नहां जाता था। वर्धीक इस काल पर अन्यकार का पर्वा पढ़ा हुआ था। पिछले १५ वर्धी में भारत के पुरादत्व विभाग ने ऐसे स्वानों की खदाई विशेष क्य से करानी है, जो इन फल्य-सुग पर प्रकाश हाल सकें। ऐसी खुशाई हस्तितापुर (जिल नेरठ), प्रारक्षित्र (पीडिचेरी के निकट), शिषुपालगढ़ (उड़ीता), कुत्यारहाट (प्राचीन पाटिकपुत्र), कौशाम्यों (जिल इलाहाडाद के निकट कोसम), तामलुन (जिल मिदनापुर), राजिर (विहार), रोगड़ (जिल धन्याना), नेवाना (धहमदननर), महेरनर, उड़जैन, स्वातिहुँहम् (श्री कालुनम्-धान्ध्रप्रदेश), रगपुर (जिल सालाबाह) तथा मोधल (जिल खन्मदाबाद) में हुई है। धनमें धन्तिम स्थान की खुंगई मोहजोदहों सन्यवा की दृष्टि से समाधारण महस्य रखती है। धना पहाँ उन्नवा सीक्षण्य परिचय दिवा जाना भावत्यक प्रतीत होता है।

लीवल की खुवाई—पह स्थान गुजरात राज्य के यहमदाबाद किले में सर्थात की खाड़ी के निकार है, दो मील के घेरे में फैला हुआ है तका समीववर्ती मैदान से १८ फुट ऊँचा उठा हुआ टीला है। पिछले कई वर्षों से यहां पुरातरकीय खुवाई हो रही है। मारत-विभाजन के परवात सिन्धु-सन्धता के प्रधान स्थान मोहेंजोरयों तथा हुएया पाकिस्तान में चले गये। इस पर मारतीय पुरातरवर्जी ने इस सम्पता के घरम ऐसे स्थानों की लोज आरम्भ की, जो सिन्धु-सम्पता के उद्गम-विकास और हास की समस्याओं पर प्रकास डाल सकें। १९४४ में १९५९ तक पुरातकीय सम्बेगम द्वारा कच्छा तथा पुनरात में एसे साठ स्थानों का पता जाता। इनमें सबसे महत्वपूर्ण स्थान लोजल है। यहां से अब तक १७००० पुरातकीय सम्पूर्ण तथा सबसेय मिल चुके हैं।

ऐसा प्रतीत होता है कि प्राचीन काल में मोहंबोद्दों के सामुद्रिक व्यापारियों को लोचन में नई कारणों से बाहरूट किया। यह एक नदी के मुद्दाने पर बड़ा सुरक्षित बन्दरगाह है, यहां से नदी के मार्ग प्राच्य प्रपुर मावा में क्यास सवा मेह उत्पन्न करने बासे पुत्रपत के वास्थायामल मैदान में सुनमता से पहुँचा जा सकता है। उत्वनन के यह प्रतीत होता है कि इस बन्दरगाह को बनाने बालों में तथा हमें नरद फरने थाओं नदों को बाड़ में निरनार संपर्ध बनता रहा। कम में कम बार बार भीगण बाइ ने इस नगर को विश्वस्त किया था। सीसरी बार की बाड़ से नगरबासी समुची बनता को भारी बति उदाकर यहां से हटना पड़ा। बाड़ से नगरबासी रक्षा के लिने बनाये गर्व कई बड़े बचतरे (Platform) खुदाई में मिले हैं। यहां २८ फुट की महराई तक पांच बार दनने बसने के प्रमाण मिले हैं। किन्तु संस्कृति की दृष्टि से एन पांच बीतियों को दो मार्गों में बाटा जाता है—यहनी प्रवस्था सोमन ए (Lothal A) कहलाती है, यह २५६० ई० पू० से १५०० ई० पू० तक रहने बालों वास्तिवक एक परिचक हहणा संस्कृति वाली दशा है। दूसरी सोमल बी (Lothal B) १५०० ई० पू०

में १००० इं० पूर तक रही है, यह हड़प्पा संस्कृति की झासकालीन दंगा है। सचिप मोधम हड़प्पा से १००० मील की दूरी पर बसा हुआ है, किन्तू यहाँ की पहली खबरवा हड़प्पा की संस्कृति से गहरी गमानता रचती है।

धपने समृद्धिकाल में जोवन मोहेंबोदडो तथा हरूपा की भाति मूनियोजित (Well Flanned) नगर या, पूर्व मोजना के धनुसार छ: खामताकार सक्ती में बमाया ग्या था। दक्षिणी भाग के तीन सण्ड प्रधिक केनाई पर बसे हुए थे। बसरी के उत्तरपूर्व में विवस्तान तथा पूर्व में किश्तियों और जहाजों के ठहरने का स्थान-पसन या बन्दरमाह (Dockyard) या । चार सवने घोर छोटे पण खुवाई द्वारा प्रकाश में बा चुके हैं। एक सहब के उत्तर में सीबी पंकित में बने हुए १२ मकान मिल हैं, इस सब में स्नानागार हैं और इसका सम्बन्ध एक सार्वजनिक नासी (Public Drain) के साथ है । यहाँ की प्रणाली अवस्था (Drainage System) हरणा मोहेंजोदडों के बहरों जैसी है। मालियां खुली ग्रीर डली हुई दोनों प्रकार भी है। गानियों को साफ करने तथा कुड़ा-कचरा बातने के लिए हीदिया तथा गोस्ता गई (Souk pits) बने हुए हैं। घरों को फर्शबन्दी ग्रंटों से की गर्द है। दक्षिणी माग में बाइ से रक्षा के लिए विशेष अवस्था की गई है, इससे यह प्रतीत होता है कि इस हिस्से में सामाजिक दुविट से महत्त्वपूर्ण समभी जाने वाले व्यक्ति रहते थे। 'निचली बस्ती' के केन्द्र में बाजार है। बाजार में दोनों सोर बुधानें है। इनमें मिले सबसेपी के कारन एक ठठेरे तथा चड़ी वाले की दुवानें पहचानी गई हैं। एक व्यापारी के बर से सेलवारी (Steatite) की मृहरें, तोंबे की चुत्रों, नी स्वर्णाभूषण (Gold pendants) तथा हरूपा संस्कृति के समान विभिन्न प्रकार के मृत्यान मिले हैं। निवली बस्ती के परिवर्ती सण्ड में पूरियों (Beads) बनाने का कारसाना जिल्ला है।

नगर के पूर्व में जहां जो तथा किथ्यियों के ठहरने के लिए एक विशाल नौपत्तन (Dockyard) बना हुआ है। हड़पा संस्कृति बाओं द्वारा इंटों द्वारा बनाई हुई गह सबसे बड़ी रचना (७२० फीट × १२० फीट) है। लोधन के निगट गोषा का बन्धरगाह है, यहां प्राण तक ज्यार के समय किथितार्थों को ठहराने के लिए कच्ची सिट्टों के बीच से बना हुआ नौपत्तन है। किन्तु लोधन का नौपत्तन अधिक प्रचला था, इसमें बांच बनाने के लिए भट्टों में पनाई हुई इंटों का प्रयोग किया गया था। समुद्र के पाय स्थन के भीतर जाने बाला ३२ फीट चोड़ा जलमार्थ भीवा गया था। पूर्व की घोर बनाए गये बांच में इतना ही चौड़ा रास्ता रचा गया थीर ज्वार के समय समुद्र में पानो बज़ने पर इस मार्ग से नौजायें इस पत्तन में धा जाती थी। आठे के समय में भी पत्तन में पानी बनाये रखने के लिए एक छोटी दीवार बनाई गई थी। इसिया में भी पत्तन में वानी बनाये रखने के लिए एक छोटी दीवार बनाई गई थी। इसिया में में बने बांच में बायरवकता से प्रायक पानी को निकासने के लिए एक प्रमानी (Spill channel) अनी हुई थी। इस पर नमें हुए लकड़ी के दरवाजों से पानी के तार को भी निवास्तत किया जाता था। प्रक्रियमी बांच के पास ५०० कुट

नस्या प्लेटकामें किस्तिमों और जहां जो भाग उतारने तथा कहाने के लिये बना तथा था। वहाँ परवर के कुछ नगर तथा मन्द्रल काली तीका की एक मृत्यूति भी मिनी है। इसके प्रतिरिक्त बन्दरमाह के सामने कच्ची इंटों से बने १२ पीट केंचे, १३५ फीट पीट तथा १४५ पीट अम्बे प्लेटकामें पर कच्ची इंटों से क्षेत्र १२ ठीस जनकार शह (Solid cubical Blooks) मिले है। यहाँ से मिन्यू सम्मता के लेखवाली ७५ मुहरें और पशु मृतियों मिनी है। इन से मह कल्पना की क्यों है कि पती मिटी की चनी हुई कोटी मृतियों तथा बस्तुओं की प्रकास जाता था।

इत्त स्थान की मुवाई से हरणा नंदक्षति के पामिक विश्वासों पर भी सुन्दर प्रकाश पता है। यहाँ कई परी में कच्ची इंटी के पानताकार या संस्ताकार पेरे मिने हैं, इनमें राख, उपनियों के निवानों से बीकत गोतियों, पकाई मिट्टी के तिकीने दुक पति गये हैं। सन्नवदः में हयन कुक्ट के भीर महा के निवानों मिन्सूबा, मिन्ति है। एक पेरे में कैस की पुरानी बली हुई हुई।, सब, मिट्टी के डीकरे, स्वकृतिकरण पाने सो है। इन वस्त्वयों से यह परिणाम निकाला गया है कि सामद यहाँ पयुमेय की विश्वान की माने के सामद यहाँ पयुमेय की विश्वान की कि सामद प्रताम से वह पित्र हों जाती है कि वे नर-नारी के मबसेय है, तो यह मानवा परेगा कि इदल्या संस्कृति में पति की मृत्यू पर पत्नों के ससी होने की पदनि प्रयन्ति में।

पश्चिमी भारत के तट पर एक प्रवान कल्दरगाह होने के कारण लीवल का विवेशों के साथ सम्बन्ध था। मही से मिले इप कुछ मुखान मेसोपादामिया में उर नामक स्थान के धलड़बंद और उसके स्तरों (Lavela) में से मिले मुखानों से कुछ सावृध्य रखते हैं, एक मुखान को शीवा नाक सुमेरियन मृतियों का स्मरण कराती है। १५०० ई० पूल के लगमा नदी को भीवन बाह से स्वयमिती मदी को घाटों को बा संस्कृति का धनत हो गया। लीवल में माप्त वस्तुयों के मुख्य प्रध्यमन से सिन्धु-सम्बता की जटिन समस्यायों पर अविषय में नया प्रवास पढ़ते की बाता है।

# वैदिक साहित्य ग्रीर संस्कृति

वेदों का सहस्य—भारतीय संस्कृति का मूल वेद हैं। ये हमारे सबसे पुराने यमें
गन्य हैं भीद हिन्दू भये का मुख्य आधार हैं। इसीलिए हमारे यहाँ जो कुछ वेद-विहित
है, वह धमें समभा जाता है भीर उसके प्रतिकृत स्मृतियों धीर पुराणों में प्रतिपादन
होने पर भी अपमें ते। न केवल भामिक किन्तू ऐतिहासिक दृष्टि से भी वेदों का
असाधारण सहस्व है। वैदिक युग के आयों की संस्कृति भीर सम्पता जानने का एकमात्र साधन गड़ी है। विद्य के बाह मय में इनसे प्राचीनतम बोदे पुस्तक नहीं है।
मानव जाति भीर विशेषता आयं जाति ने धपने भीवद में पूर्म धीर समाज का किस
प्रकार विवास किया, इसका जात वेदों से ही मिलता है। धार्य भाषांगी का सूल
स्वस्य नियोरित करने में वैदिक भाषा बहुत संधिक सहायक विद्या हुई है।

वैदिक साहित्य—हमारो संस्कृति के प्राचीनतम स्वकृष पर धकाध वालने बाला वैदिक साहित्य निस्त भागों में बंटा है— (१) सहिता, (२) प्राद्मण मोर बारकाक, (३) उपनिपद, (४) देवाग, (४) सुप-साहित्य।

संहिता—पहिता था धर्म है संग्रह । सहिताधों में देवताधों के स्तृतिपरण मंत्रों का संकलन है । तहिताएँ चार है (१) फक् (२) मतु. (३) साम. (४) धर्म संकलन है । तहिताएँ चार है (१) फक् (२) मतु. (३) साम. (४) धर्म संकलन है । वहिताएँ चार है (१) फक् (२) मतु. (३) साम. (४) धर्म संकलन है । देवतास का धामय है—वेद का वर्गीकरण करने वाला । वेद का सर्व है जान । वदत्वास ने धर्म समय के सम्पूर्ण जान का धाष्ट्रीनक विवनकाय-विमाताधों की भांति वर्गीकरण किया । यह स्मरण रखना चाहिए, वह इस जान का संवादक है, तिमाता नहीं । प्राचीन परस्परा के धनुमार वेद नित्य धीर धर्मीरमें हैं । उनकी कभी मनुष्य जारा रचना नहीं हुई । सृष्टि के धारस्य में परमात्मा के इनका अकाय धर्मिन, पापू, धर्मिट्य मीर धर्मिस नामक व्यविधों की दिया । प्रत्येक विवक सन्त का देवता भीर व्हिप होता है । सन्त में जिसकी स्तृति की जाय वह उस मन्त का देवता है और जिसने मन्त्र के धर्म होता है । विवक्त साहित्य की कहा जाता है, क्योंकि पुराने कापियों ने इस साहित्य की अवजन्यरमारा में वहण किया था । बाद में इस सान को स्मरण करके जो मए प्रत्य लिखे गए, वे स्मृति कहनाए । अति के बीधे-स्थान पर उपर्यु वत चार संहिताएँ हैं ।

ऋत्वेद ऋत्वेद में १०,६०० मन्त धौर १,०२६ सूकत हैं, ये इस अवस्तों में विभवत हैं। मुनतों में देवताधी की स्तुतियों हैं, वे बड़ी भव्य उदारा धौर कार्यमयी हैं। इसमें करपना की नवीनता, यसीन की श्रीतता धौर प्रतिमा की देवी वहात निलती हैं। 'उया' धारेत कई देवताधी के धर्मन की हृदयगाही है। पाण्यास्य विधान ऋत्वेद मी संहिता की मबसे प्राणीन मानते हैं, उनका विचार है कि इसके धोधकाफ मुनतीं की रचना पंजाब में हुई। उस समय धार्य प्रश्नातिस्तात से मंगा-प्रमुग तक के प्रदेश में फैसे हुए थे। उनके मत में ऋत्वेद में कुमा (काउन), मुनतन्तु (इकता), कमु (कुरम), मोमती (गोमल), सिन्धु मंगा, प्रमुगा, सरस्वती तथा पंजाह की पांच मंदियों अतह (सतलुक), विपाद (क्यास), घटनती (राजी), प्रतिपत्ती (चनाह), धौर वितस्ता (भेगम) का उस्तेत्व है। इस नदियों से सिन्धित प्रदेश मारत में धार्य-स्थान का जन्म-स्थान माना जाता है।

पश्चेद इतमें पत्र के मन्त्रों का संग्रह है, इनका प्रशीम का के समय प्रमान समान पुरोहित किया करता था। यबुवेद में ४० बाव्याम है। प्राण्यास्य विद्वान इने ऋ खेद से काकी समय बाद का मानते हैं। कान्देद में प्राची का वार्य-लेग प्रयान है, इनमें कुछ-पाणाल । कुछ सतजूज वधुना का मानवर्ती भू-नाग (वर्तमान धम्यामा विद्वान कर) है धीर थांचाल पंधा-यमुना का प्रदेश साथ सम्प्रवा का केन्द्र हो गया। अपनेद साथ में उपासना व्यान था, किया प्रदेश का पत्र-प्रयान । पत्रों का प्राप्तान्य होने से बाह्यणों का महत्व अहने लगा। यबुवेद का पत्र-प्रयान । पत्रों का प्राप्तान्य होने से बाह्यणों का महत्व अहने लगा। यबुवेद के हो मेद है-इल्प यबु धीर गुमल यबु । दोनों के स्वरूप में बड़ा पत्यार है, पहले में केन्द्र समान में है साथ प्रयान माग भी है।

सामवेद — इसमें येव मन्त्रों का संग्रह है। गण के सवसर घर जिस देवता के लिए होम किया जाता था उसे दुलाने के लिए उद्गाता उचित स्वर में उस देवता का स्वृति-मन्त्र गाता था। इस गायन को 'माम' कहते थे। मायः ऋजाएँ ही गार्द । जाती थीं। अतः समस्त सामवेद में ऋचाएँ ही है। इनकी संस्था १,४४६ है। इनमें से केवल ७१ ही नई हैं, बाको सब ऋज्वेद से भी गई हैं। मारतीय संगीत का मूल सामवेद में उपलब्ध होता है।

अथवंदेव — इसका यहाँ से बहुत कम सम्बन्ध है। इसमें चायुर्वेद-सम्मानी सामग्री स्थित है। इसका प्रतिपास विषय विभिन्न प्रकार की धीयविधी, जनाः भीतिया, सर्गदंश, विष के प्रभाव को दूर करने के मन्त्र, सूर्य जी स्वास्थ्यप्रतित, रोतोत्वा-दक्त कीटारमुखी तथा विभिन्न भीमारियों को नष्ट करने के उपाय है। पास्त्रास्य पिडाम् इसे बादु टोने और धन्य-विस्थास का मन्त्रार मानते हैं। वे दनमें बार्य और धनामं पापिक विचारों का सम्मित्रण देखते हैं, किन्तू बस्तुत इसमें राजनीति तथा समाज-साह्य के प्रतेक उद्धे सिद्धान्त हैं। इसमें २० काष्ट्र, ३४ प्रसादक, ११९ धनुनाह, ७३१ मुनत तथा ४,०३६ मन्त्र हैं। इनमें १,२०० के समभग मन्त्र व्यापित से सिन् सम्हें।

धालाएँ—प्राचीन काल में वेची की रक्षा मुठ-सिध्य-नरम्परा द्वारा होती थीं।
हनका निश्वित एवं निश्चित स्वस्ता ने होने से वेदी के स्वक्त में कुछ भैद माने सभा
और इनकी बाखाओं का विकास हुआ। ऋत्वेद शी योग बालाएँ थीं:—बाकल,
बाध्वल, बाद्यलायन, शांधायन व माण्ड्वेय। इनमें अब पहली बाखा ही उपलब्ध
होती है। युक्त बबुवँद की वी प्रधान बालाएँ है—मा-यदिन और काष्ट्र । फहली
उसरी भारत में विवती है धीर दूसरी महाराष्ट्र में। इनमें अधिक भेद नहीं है।
हर्ष्य बबुवँद शी धानवाल बार सालाएँ मिलती है—वेसिरीय मैनायशी, काढ़क,
कड तथा काविष्ठन गहिता। इनमें दूसरी-सीसरी पहली से मिलती है, कम में ही
गोर सालार है, बीधी नहिता बाधी ही मिली है। सामवेद की गांखाएँ थीं:—कीयुम
योर राजापनीय। इनमें कीवृत्य का केवल सातवी प्रपाठक मिलता है। अधवंदिद की
वी बालाएँ उपलब्ध है—पंपालाद धीर सीनक।

धाह्मण धन्य-संहिताको के बाद बाह्मण-धन्यों का निर्माण हवा । इनमें यहीं के कर्न-काण्ड का विस्तृत वर्गान है. साथ ही कट्यों की व्यूलिका तथा प्राचीन राजाधी और अधियों भी कथाएं तथा सुन्द्रि-सम्बन्धी विधार है। प्रत्येण बेद के प्रयने बाह्यण है। ऋग्वेद के थी प्राह्मण है—(१) ऐतरेय और (२) कीगीतकी । रेतरेंव में ४० सन्मान और आठ प्रतिकाएँ हैं, इसमें सन्तिष्टोम, सवामगन, द्वादशाह प्रादि सोमगामी, प्रस्तिहोत्र तथा राज्यानियेश का विस्तत वर्णन है। शीधीतकी (शांसायन) में ३० प्रध्याय है परस्तु विषय एंतरेय बाह्मण जैसा ही है। इनसे तरकासीन इतिहास पर काफी प्रकास पड़ता है। ऐतरेन में मुनामेप की असिड कथा है। श्रीयोतको से प्रतीत होता है कि उसर भारत में भाषा के सम्बक् अध्ययन पर बहुत बन दिया जाता था । शुक्त यजुर्वेद का बाह्यण शतपत्र के नाम से प्रसिद्ध है. क्योंकि इसमें १०० प्राप्ताय है। ऋग्वेद के बाद प्रार्थीन इतिहास की सबसे प्राप्तक वानकारी इसी में मिलती है। इसमें बजों के विस्तृत क्योंने के साथ अनेक प्राचीन बाल्यानी, व्युत्पशियों तथा सामाजिक बातों का वर्णन है। इसके समय में कुरु-पाचान मार्ने संस्कृति का केन्द्र था. इसमें पुरुषा और उर्वशी की प्रमय-माथा, व्यवन ऋषि लया महाअसय का धाल्यान, यनमेलया शकुन्ताना और भरत का उल्लेख हैं। सामनेत के घनेक बाह्मणों में से पंचविश या ताष्ट्रव ही महत्त्वपूर्ण है। समर्वेषेट का बाह्यण 'सोपच' के नाम से प्रसिद्ध है ।

भारत्यक — प्राह्मणों के भन्त में कुछ ऐसे मध्यान भी निनते हैं जो गांगों मा नगरों में नहीं पड़े जाते थे। उनका बान्ययत-बाध्यापन गांवों से हूर भरच्यों (वनों) में होता था। शतः इन्हें भारण्यक कहते हैं। इंतरवालम में वज्ञ-विधि का निर्देश करने के निए बाह्मण-यन्य उपयोगों के भीर उसके बाद बातप्रस्व ब्राधम में बनवासी आये सन के रहस्यों भीर दार्शनिक करतों का निकेचन करने वाले धारव्यकों का सम्मान करते थे। उपनिषदी का इस्तों धारव्यकों से विकास हुआ।

उपनिषद्— उपनिषदों में मामव-नीवन भीर विश्व के सुन्तम प्रश्तों को सुनभाने का अपल किया क्या है। ये भारतीय बाधारम बाह्य के देवीप्यमान राज हैं। इनका मुख्य विश्व प्रहाविद्या का अविधादम है। वीवक माहित्य में इनका स्थात सबसे अंत में होने से वे विद्यान्त भी कहलाते हैं। इनमें जीव और बहा को एकता के अविधादन हारा अंधी-सं-वेंची वार्थिक उद्यान नी गई है। भारतीय व्यथिमों ने मंभीरत्यम विभाव से जिन प्राध्यातिमक तस्त्रों का माधातकार किया, उपनिषद् उनका अमुल्य कोप है। इनमें अनेक अवकों को तस्त्र-विभाग का परिचाम है। मुक्तिकोपनिषद् में भारों वेदों से सम्बद्ध १०२ उपनिषद् मिनावे गए हैं, कितु ११ उपनिषद् ही धांपक प्रसिद्ध हैं:—देश, केन, कठ, प्रत्न, भुण्डक, माण्डक्य, तैतिरीय, ऐतरेय, धान्योग्य, मृहदारक्यक और दनेताव्यतर । इनमें छान्दोग्य और मृहदारक्यक अधिक प्राचीन भीर महत्त्वपूर्ण माने अति है।

मूत्र-वाहित्य—वैदिक साहित्य के विद्याल एवं बटिल होने पर कर्मकाण्य से सम्बद्ध सिद्धानों को एक नवीन रूप दिया गया। कम-से-नाम प्रव्यों में प्रियन-से-प्रियह क्षयं-अतिपादन करने वाले छोट-छोटे नानयों में यह महत्वपूर्ण विधि-विधान प्रकट किये नाने तो। इन सार गर्मित नानयों को सुत्र कहा जाता था। कर्मकाण्य-सम्बन्धों सुत्र-नाहित्य को बार भागों से बोटा यसा—(१) औत मृत्र, (२) गृह्य सूत्र, (३) धर्मसूत्र, बोर (४) शृह्य मृत्र। पहले में वैदिक यह सम्बन्धों कर्मकाण्य का वर्णन है, इसरे में गृहस्त के दैनिक वर्मों का, तीनरे में शासाविक निवर्णों का और बोप में यत-वेदियों के निर्माण का। औत का प्रवं है धृति (वेद्य) से सम्बद्ध प्रद-पाम। धर्मा श्रीत सुत्रों में तीन प्रकार की धर्मिनशों के भाषान, धर्मिनहोंच, दर्म-गोगोंमास, वाद्ममंख्यादि साधारण यही तथा प्रक्रित का स्वतं है। क्रिनेद के दी ध्रीत सुत्र है— सामायन और धरवलायन। चुक्त प्रजुर्वेद का एक — कारपायम, कृष्ण प्रजुर्वेद के छः सूत्र है:— बापस्तम्य, हिर्ण्यक्षेश्वर, बीपायन, भारदाल, मानव, बैजानसः। सामवेद के साद्मायन, हाह्यसण और साप्येय नामक तीन मृत्र है। धन्यवेद का एक ही बैधान सूत्र है।

गृह्य सूत्र—इसमें उन धानारों तथा जन्म से मरण पर्यन्त किने जाने वाले संस्कारों का बर्गान है जिनका धनुष्ठान धर्मक हिन्दु-मृहस्य के लिए धावस्थक समस्य बाता था। उपनयन और विवाह-सस्कार का विस्तार से बर्गान है। इन प्रत्यों के धन्यमन में प्राचीन भारतीय समाज के घरेनू धानार-विचार का तथा विधिध प्राची के धीत-रिवान का परिचन पूर्ण का से हो जाता है। इन्तेर के गुध्य पूर्व शीनायन और धावस्थायन है। धना यनुबंद का पारस्कर, हाण यनुबंद के धावस्थान, विष्ण-

केली, बीधायन, मानव, काठक, वैसानस, सामवेद के गीमिस तथा सादिर और: धवर्ववेद का बौधिक । इनमें गीमिल प्राचीनतम है।

यमं सूत्र—यमं मूत्रों में सामाजिक जीवन के नियमों का विस्तार से प्रति-पादन है। वर्णाक्षम-पर्स की विवेचना करते हुए ब्रह्मचारी, मृहस्य व राजा के कर्तव्यों, विवाह के भेरों, बाग भी व्यवस्था, निषिद्ध भीजन, युद्धि, प्रायश्चित प्रार्थि का विशेष वर्णान है। इन्ही यमं सूत्रों से आमे चलकर स्मृतियों की उत्पत्ति हुई, जिनकी व्यवस्थाएँ हिन्दू-समाज में बाज तक माननीय समयी जाती है। वेद से सम्बद्ध केवल तीन धर्म सूत्र भी प्राप्त एक उपलब्ध हो सके हैं—आपस्तम्य, हिरच्यकेशी व बीधायन। ये यहुवेंद की तीसतीय शाला में सम्बद्ध हैं। सम्य धर्म सूत्रों में गौतम और बिजाब्द उत्लेखनीय है।

शुरुब सुत्र—इनका सम्बन्ध श्रीत सुत्रों से है। शुरुब का अर्थ है मापने का कोरा। अपने नाम के केनुसार शुरुब मुत्रों में नत्र-वेदियों को नापना, उनके लिए स्थान का चुनना तथा उनके निर्माण शादि विषयों का विस्तृत बर्शन है। में भारतीय स्थानित के शाबीनतम अन्य है।

वेदांव — काफी समय गीतने के बाद गैदिक साहित्य बटिल एवं गडिन प्रतीत होने लगा। उस समय बेद के वर्ष तथा विषयों का स्पन्दीकरण करने के लिए अनेक मूप-उन्य लिये लाने लगे। इसलिए इन्हें बेदोन कहा गया। वेदान के हि—विकार एन्द्र, व्याकरण, निरुवत, करन तथा व्योग्तिय। यहने बार बेद मन्धी के युद्ध उच्चारण मीट सर्च समलन के लिए तथा प्रतिस्व दी शामिक कर्मकाण और वर्लों का भमय जानने के लिए वाद्यायक है। व्याकरण को बेद का मूल कहा काता है, उमेलिय को स्था, निरुवत की बोज, कल्य की हाक, विकार की मासिका तथा सन्द की दोनों पैर।

शिका— वन बन्धों को शिक्षा कहते हैं, जिनको सहायता से वेदों के सच्चारण कर पुत्र ज्ञान प्राप्त होता था। देव-पाठ में स्वरों का विदेश महत्त्व था। इनको क्षित्रा के लिए कुक्क नेदांग बनाया गया। इनको की उप्तानिक विदेश महत्त्व था। इनको क्षित्रा के लिए कुक्क नेदांग बनाया गया। इनके वर्णों के उप्तानिक विदेश माने पहले प्रत्य पहीं गए हैं। संसार में उप्तारक जात्वा की वैद्यानिक विदेश माने पहले प्रत्य पहीं है। वे बेदों की विभिन्न मानायों से सम्बन्ध रखते हैं और प्रातिकाक्ष्य कहताते हैं। वाल में सम्बन्ध अपने वाल मानते हैं। बाद में इनके प्राथार पर विशान्त्रस्थ विदेश गए। इनके मुक्त प्रजुर्वेद की प्रायानक्ष्य-दिक्षा, सामवेद की नारव-विद्या और प्राणिनि की प्राणिनीव-शिक्षा मुक्त है।

कृत - पीटक मन्त्र छन्दोगन्न है। छन्दों का ठीक ज्ञान प्राप्त किये किया, वेद-मन्त्रों का गृज बच्चारण नहीं हो सकता। धनः छन्दों की निस्तृत विवेचना धानस्थक सम्भी गई। सौतक पूर्ति के अनुपातिभावन में, स्रोधानन शोतसूत्र में तथा सामवेद से सम्बद्ध रिदान मूत्र में इस शास्त्र का स्थवन्तिभत वर्शन है। किन्तु इस देशन का प्त-मात्र स्वतन्त्र ग्रंथ विमानाचामे-प्रणीत छन्दामूत्र है। इसमें वैदिक भौर लौकिक दोनों प्रकार के छन्दों का बर्णन है।

व्याकरण—इस वेदांग का उन्हेंद्रय सन्धि, शब्द-कन, वालू-कण समा दनकी निर्माण-पद्धति का ज्ञान कराना था। इस समय व्याकरण का सबसे प्रसिद्ध वेच गाणिन की प्रष्टाच्यायी है। किन्तु ब्याकरण का विचार शिद्धाण-पन्धी के समय से शुक्ष हो गया था। पाणिनि से पहले गार्था, स्कोटायन, शाकटायन, भारदाज भावि व्याकरण के सनेक महान् धानार्थ हो चुके थे। इन सबके प्रस्य सब सुप्त हो कुके हैं।

निरुक्त इसमें वैदिक पान्दों की क्युत्पत्ति दिलाई जाती थीं, प्राचीन काल में पेट के बाँठन शब्दों की कमबद्ध लालिका और कोश निर्मंद कहलाते के और इनकी क्याक्या निरुक्त में होती थीं। मात्रकल केवल शास्त्राचार्य का निरुद्ध ही उपलब्ध होता है। इसका समय ७०० ई० पूर्व के लगभग है।

क्योतिष-वैदित पुन में यह धारणा भी कि वेदों का उद्देश मही का अति-पादन करना है। यह उचित काल घीर मृहुर्त में किमे जाने से ही फलदायक होते हैं। जात: काल-जान के लिए क्योतिय का विकास हुमा, यह वेद का धम समझा जाने लगा। इनका प्राचीनतम प्रस्य लगम मुनिर्शवत वेदांगरुवीतिप है।

श्रीत, गुद्धा एवं धर्म मुखों को ही करण मूच कहते हैं दनका वर्गन क्रमर किया जो चुका है।

येदिक साहित्य का काल—इन विषय में विद्यानों में गर्मान्य मतनेय है कि वाले की रचना कव हुई और उसमें किस काल की मन्यता का वर्णने निकास है है मारनीय वेदों को अमीक्ट्रेय (किसी पुरुष प्रारा न बनामा हुआ) मानने हैं असा निस्य बीने में उनके काल-नियारण का प्रस्त ही नहीं उठता। किस्त परिषमी विद्यान इन्हें कृषियों को रचना मानते हैं भीर इसके काल के सम्बन्ध में उन्होंने अने बन्नमाएँ को है। उनमें पहानी कल्पना मैनसमूनर को है उन्होंने विद्यान साहित्य को बार भानों में बीटा है—उन्हें, मन्य, बाह्मण भीर सूत्र साहित्य। सूत्र साहित्य का काल ६०० ई० पूक्त कर समीत अने इन्हें के पिछले हिस्सी का १०००-६०० ई० पूक्त और स्वत्र प्रमान समीत अने के पिछले हिस्सी का १०००-६०० ई० पूक्त मोनी काने के प्रान्तिम अनुवामों का १०००-१००० ई० पूक्त मोनी को में उपस्था १४०० ईक पूक्त के सुत्र प्राचीन लेखों में वैदिक देवताओं का स्वत्र उन्हें को बीविक पुराना सम्बन्ध को । अभी विद्यान विपटर निट्ल ने वैदिक साहित्य के बीदिक साहित्य में विद्यान सम्बन्ध ने विद्यान विद्यान विपटर निट्ल ने वैदिक साहित्य के बीदिक साहित्य में विद्यान सम्बन्ध ने विद्यान साहित्य के बीदिक साहित्य में विद्यान स्वान्त में विद्यान साहित्य के बीदिक साहित्य में विद्यान साहित्य साहित्य में विद्यान साहित्य साहित्य में विद्यान साहित्य साहित्

<sup>.</sup> मेम्प्रामार का मार १२०० रंथ पूर २०० रंथ पूर

के विकास किया की क्षेत्रक शहर कि मूच T

र शिवन और मानीवी वर्णन हैंव पूर्व ।

नक्षकों को स्थिति के बाधार पर इस साहित्य का धारम्य काल ४५०० ई० पूर्व माना । भी धानिनाश्चन्द्र दास सवा पादगी ने क्ष्मेंद्र में दिखा भूगर्भ-विषयक साभी द्वारा क्षमेंद्र को कई लाख वर्ष पूर्व का इहराया । धभी तक इस प्रश्न का धामाणिक क्ल में परित्य निर्द्धां नहीं हो तका । वैदिक माहित्य का धामाणि करने से उसमें दो काल-विभाग स्पष्ट दिख्योचर होते हैं:—(१) आधीन वैदिक यून इस क्ष्मेंद्र का युग भी कहते हैं । इस बाल की संस्कृति के आन का मुख्य धामार क्ष्मेंच है । (२) उत्तरवैदिय यून । यहाँ इन कालों भी वैदिक संस्कृति का सक्षित अतिपादक किया क्षम्या ।

#### वैविक संस्कृति

भने—वैदिकपुर्गान धार्मिक विकास के तीन उपण्ट स्थ प्रतीत होते हैं है प्राणीनतम वैदिक धर्म उपासना-प्रधान एवं सरल बा, बाह्यण-प्रत्यों के समय यह कर्मकाण्य-प्रधान एवं सरल हो गया धीर धन्त में उपनिवदों के समय बान पर बन दिया बाने लगा। प्राणीनतम वैदिक धर्म धन्यन्त सुविकासत, परिष्युत्त धीर सरल है। पिछली बाती में कुछ पूरोपितन विदासों ने यह मत प्रचट किया था कि यह सत्यन्त प्रारम्भिक धीर बंगली धर्म है। बार्ग वगलों में रहते थे। वर्षों, विद्युत, सुप, सूर्य धादि नावा धावताओं से अवश्रीत होचर उनकी स्तुति के लिए मन्त्र पहले थे, किन्तु वेद के गम्भीर धन्यपन संशीध हो उन्हें जान हो गया कि यह बढ़ा मुसंस्थत, कलात्मक, परिष्युत धीर बोड़ धर्म है।

संविक देवता— ऋषेत में निभिन्न देवी की स्तृतियां हैं। देव सा सर्थे हैं स्रोतनशील या बीप्तिसम । एक ही इंप्यर का स्थ प्रकृति की विभिन्न स्वित्ताओं में जसक रहा है। सार्थ दन क्यों की समुख पूजा करते थे। उनके प्रधान देवता निम्नतिनित्त थे:—

बक्क — घटानत प्राचीन जाल में यह उच्चतम एवं उदारातम देवता था।
बाद में इसका स्थान इन्द्र ने के किया। यह धर्म का प्रथिपति है, तत्य (कदा) पूण्य धीर भनाई का देवता है। इसका प्रधान कार्न पर्म की रखा करना है।
क्वांबर के घनेक सुवर्ती में बड़े भग्य शब्दों में इसकी स्पृति है। वस्त्य मचेन धीर सर्वसाधी है, मनुष्यों का वस्य, धन्त मदा देवते रहते हैं, रावि में वर्षत्र प्रभाव धी बागते रहते हैं, सर्वम उनने दून फिरते रहते हैं, मनुष्यों की गुमतसंन्या करते हैं उसे यह बान लेते हैं, वे प्रकृति के घटन नियमों की रज्ञा करते वाले हैं, पांतियों की पाम में बाधकर दान विते हैं। यनेक सुवतों में भक्षी दे इनसे उसी अकार क्षमा भी सन्दर्भना की है जैसे बाद में विद्या बादि देवताधी से की जाती थी।
भक्ति सन्द्रयाय का वैदिक मूल यही है। बस्य की उपासना लग्न एविया (तृष्टी) के सिवानी राजा भी करते थे।

दस्य—पत पैषिक पूर्म का सबसे महत्वपूर्ण देवता है। इसकी प्रधानवा दस्त सात से स्पष्ट है कि सम्पूर्ण करनेद के जीने हिस्से ते प्रिक्ति दूर् सूकतों में इसकी स्तुति है। यह देवों का समयों तथा सपरिमित व्यक्तिशाली है। इसके बल से धुलीक और भूलोक कांपते है। उसके हाथ में धिनियाली बच्च है। उसके तो प्रीमी का धुकाना, तृत्र का बच्च, पर्वतों का भेदन, दासी का दमन सादि सनेय भीरतापूर्ण कर्म किने हैं। किन्तु उसका प्रधान कार्य पूर्व का सहार है। इन्द्र को सामान्य कर से पुष्टि देवता का प्रतील माना जाता है। वह सपने सिनती क्यों कच्च से सनावृद्धि के दैत्य—गूत्र का सहार करता है। इन्द्र सुद्ध का देवता है। बच्च से सनावृद्धि के देत्य—गूत्र का सहार करता है। इन्द्र सुद्ध का देवता है। बच्च से सन्वर्षों का दमन करता है। मतुष्य सुद्ध में विकाय पाने के लिए इन्द्र का साह्यान करते है।

श्रीन मानेद में इन्द्र के बाद सांभा की ही सबसे सांपक स्तृति है। दो हो से सांपक सुकत इसका प्रतिपादन करते हैं। इसकेद के पहले मुकत का मही देवता है। इसकी लगटें "समुद्र की तरंगों की तरह केंगी उठती हैं, इसके उपलब से लड़-यह की केंगी सावाज होती है। साकाश में इसके स्पृत्तिका उड़ते हैं भीर पक्षी उनमें मयभीत होकर मानते हैं "। सांचा के प्रसाधारण महत्त्व का यह बारण था कि वह मतुष्यी की हिंच देवताओं तक वहने करता था, प्रतिदिन यह सांचाहोव के लिए प्रज्यांतित विस्था जाता था।

सूर्य — सूर्य से सम्बन्ध रक्षाने वाले पांच देवताओं की स्तुति की बाली की-साँवता, सूर्य, मित्र, पूपा, विष्णु। सिवता सूर्य के बेरक कीर प्रात्त कालीत कर का नाम था। सूर्य इस पांची में प्रसात, युलीक और धार्तित का पुत्र माला जाता था, उसकी परनी क्या थी। यह सात घोड़ों के रच गर प्रतिदित भाकाश की याता करता था। मित्र को बश्य का साथी और सूर्य के उपकारक क्य का प्रतितिधि समक्ष्य जाता था। पूषा' यन्-पालकी का देवता था। विष्णु उस समय सबसे कम महत्त्व क्या था, किल्तु बाद में बहुत धिषक पूजा जाने लगा। बेद में विष्णु के तीन पर्नी का थार-बार मंकेत है। एक प्राचीन धालाय सीर्योग्याभ ने इन तीन पर्यो को उदय होते बात, मध्याह्म में उच्चतम विसार पर पहुँचने वाले तथा सम्ब होने बाते मूर्य के तीन क्यों का सूचक माना है। इन्हीं पर्यो से बाद में बामन और बील की कका की विकास हुआ।

उथा—प्रभात नेता की मनोरम छटा को देनी का रूप देना सम्मनत आसी की सुन्दरतम कार्यना है। विश्व के समुचे पार्मिक साहित्व में इस देनी कोई मनोहारियी रचता नहीं है। ऋग्वेद में उपा का अध्यन्त सरस अर्थन है। इनके अतिरिक्त, इसमें अध्यनो, नायु, बात सीम, अरस्वती, पर्जन्म (बाहन), धाप (अस) आदि प्रमेक देवताओं की स्तुतियों पार्ड जाती है। इन देवताओं की पूजा एक से माहति देकर की जाती थीं। ईस्मर-सम्बन्धी विचार—कृत्वेद में देवताओं की स्तुतियों का विशेष डंग है। इस का प्रयं यह है कि भक्त जिस देवता में आवंता करता है, उसे सबसे बड़ा बताता है। कर की धाराधना करते हुए उसकी सबोच्च कहता है भीर घरिन की स्तुति में यनि की। ऋग्वेद में नाना देवताओं की स्तुतियों है, इससे धाव: यह कल्पना की जाता है कि उस समय बहुदेववाद अवितित था। किन्तु वैसा उपर बताया जा चुका है कि प्रायं प्रकृति की सब धावतयों को एक ही सत्ता के विभिन्न स्वास्त सानते थे। उन्होंने स्वष्ट शब्दों में एकेश्वरवाद की घोषणा करते हुए कहा था:—'एक ही सत्ता की विद्रान स्वनेक नामों से कहते हैं।' इस सत्ता को वे धादिति, हिरण्यगर्भ, पूर्वय प्रादि नामों से सुचित करते थे। वह प्रस्का होने से प्रदिति था, यह सारा विश्व उस तैवस्त्री (हिरण्य) वैश्वर के मने से निकता है। धतः वह हिरण्य-गर्भ कहनाता था। बही एक सत्ता इस समूची प्रशाणपुरी में पीनी हुई है, घतः वह पूर्व कहनाता था। हिरण्यमर्भ सुकत एकेश्वरवाद का सुन्वर प्रतिपादन है।

विविक क्षीर वर्तमान हिन्दू वर्म में भेद — वैदिक वर्म वर्तमान वीराणिक वर्म में निम्न बातों में सौतिक क्य से मिन्त था। (१) मैशिक वर्म में मृति-पूना का प्रचलन नहीं था। अपनेद में केवल एक ही स्थान पर इन्द्र की मृति का उल्लेख है। देवताओं की बारायना मान द्वारा बाहुति देकर की जाती थी, वह यत-प्रधान वर्म था। माजकल की मन्ति-प्रधान प्रयासना उस समय बहुत ब्रियक प्रचलित नहीं थी।

- (२) वैदिक देवताओं तथा बसंमान हिन्दू देवताओं में नई प्रकार का भेद है। वैदिक कान का प्रधान देवता इन्द्र है। बाद में बहुा, विष्णु, महेम को प्रमुख । पाल हुई। वैदिक तका का महत्त्व लुख हो। गया। बसंमानकाल में प्रापाल्य पाने वासी विभूति में से बेद में केवल विष्णु और कह का उत्सेख है। किन्तु ये उस समय गीण देवता थें। प्रनेक वैदिक देवताओं उपम्, पर्जन्य, मग, अवंमा का बाद में सोव हो नगा। धनेक पौराणिक देवी-देवताओं—नार्वती, कुबेर, दत्तात्रेय बादि का बेदीं में कीई उत्सेख नहीं है।
- (३) वर्तवान हिन्दू धर्म में बद्धा, विष्णु, महेश के साथ सरस्वती, नक्ष्मी, गार्वती का पूजन होता है। गारी देवताओं की गक्ति में स्त्री रूप में पूजी जाती है। वैदिक पुत्र के अधिकाश देवता पुरुष थे। नारी तस्व को बत्तेमान अधानता नहीं मिनी थी।
- (४) वैदिक समें आणावादी घीट घोजरको है। उसमें वारलीकिक जीवन के प्रति वह किसा नहीं जो सर्तमान हिन्दू धर्म में है। वैदिक धार्म संसाद से भागना नहीं नाहता, उसका पूरा भीग करना चाहता है। धार्म उपासक धारने देखताघों से प्रमान कर में इस लीच की करतुर्ग ग्रामा, पद्यु, घनन, तैज घौर बहावबंग मांगता था। उसकी सबसे बड़ी प्रार्थना गही होती थी।—मेरे सनुष्ठी का बलन करो। उसका

जीवन सह भौर लोहे था, बोज भीर विचार था, विषय भौर स्वतःत्रता था, कवित्रा भौर मन्यना का, मौज भौर मस्ती था था, उसका धर्म भी उसके सनुरूप था।

### उत्तर वंदिक युग का धर्म

- (कः) नये देवता—उत्तर वंदिक पुन तक पहुँचते हुए वंदिक धर्म में साफी धन्तर प्रा गया था। यद्यपि धववंदेद में करन के नई मुन्दर मुन्त है। किन्तु उसकी महिमा घटने सभी थी। एकेश्वरवादी प्रवृत्ति पुष्ट हो रही थी। प्राह्मण पुन में प्रवाप्ति की महिमा बढ़ने लगी। घीरे-चीरे उसते इन्द्र का स्थान से निया। प्रजापित हारा वराह रून में पृथ्यी-धारण थी तथा कुमें बनने की कथाएँ इसी युन में चर्नी, की बाद में धवतारों का मून बनी। इस युग में एक धन्य देवता—हर्द्ध—की भी महिमा बढ़ चर्नी। पहले यह धान था, धव महादेव और पश्चिति हो गया। पात्रवाल विद्रानी की यह कशाना है कि यह धनाये देवता था। विष्यु के तीन पर्यो की करणना का विकास भी इसी वाल में हुया।
- (१६) कर्मकाण्य की व्यक्तिता—बाह्मण युग के धर्म की दूसरी विभेषता याजिक कर्मकाण्य की व्यक्तिता का बढ़ना था। बाह्मण-पन्तों में इन बजों की विस्तृत विधियों थी गई हैं। इनसे बात होता है कि यहाँ का खातस्वर बहुत वह चना था। बढ़े-बढ़ यह राजाओं तथा धनाइयों द्वारा होते थे। रहनाओं के यहाँ में राजमूप, बाजनेय और शहरमेश प्रधान । यहाँ में यसु-बित की प्रधा बढ़ रही थी।
- (म) पशु-बाल के विश्वत सांबोलन जार बैडिक युग में पशु-बाल देने के विश्वत एक लहर पत्ने। ऐसी धनुकृति है कि शाना बनु वैद्यो परिचर के समय इस विषय पर यहा विवाद उठा। ऋषि निरं सन्त की धाहृति देना चाहृते थे, देवता वकरे की मांगते थे। वसु से फैतला मांना मया, उसने देवताओं के पल में फैतला दिया, क्योंकि वहां पद्धति पुरानी थी। किन्तु वह मुपार का प्रधानतो या, उसने धगने एक घरण्येच में मुतियों के कथनानुमार क्षण्य की धाहृतियों दी। वसु हारा प्रधातत वह कहर कर्मकाण्य भीर तथ के बनाय भनित पर चल देती थी। यह भारबीचन हमारे बाड़ मय में एकान्तिक कहनाता है, क्योंकि इसमें एकमान हरि की एकाप्रता से भनित करने का बाद मुख्य था। भाषी भन्ति-सान्दोनन का एक बीज यह भी था।

यत-विरोधी सांबोलन — यह उपनिषयों के समय मुक हुआ। इसने धालार पर तल देते हुए सान भागें की अंद्रता का प्रतिनादन कारके सजी का विरोध किया। स्थान्द्रोग उपनिषद (३।१०।४।६) में देवकी-पुण स्था की भीर धाँगरम ने मत की एक सरन रोति बताई। इस एक की दक्षिणा भी — तन्त्रकर्वा, दान, धार्वेद, धाँदता भीर सथा। मुख्यकोर्गनेदद (१।२।०) ने धीदणा की कि यत कूरी गाव को तरत है। कर्मकाण-विरोधियों ने कत द्वारा पूजा-विधि के स्थान पर नवे मार्ग का पिवंड किया। दुश्यन्ति से दिशम, इन्द्रियों का बजीकरण, मन के संकल्प की इडना, सुविधा, दाणी भीर मन का संग्रम, तन, बद्धा वर्ग, श्रद्धा, सानित, सस्य, सम्बंद तान भीर विज्ञान—इन सब उपाणों से समाहित होने, पातमा या बहा में ब्यान लगाने से धीर उसकी अकितपूर्वक उपासना करने से मनुष्य परम पद को प्राप्त होता है। उपविश्वते के समय में प्रमुत्तत्व-प्राप्ति, मृतित, कर्मधाद और पुनर्जन्म के विज्ञाद, जो दम समय हिन्दू धर्म की प्रधान विज्ञेता है, स्वष्ट रूप से दुष्टियोचर होते हैं। प्राचीन कैदिक पुन के आवों में ध्रमने धानन्द्रमय जीवन में मृतित को विन्ता नहीं जी। प्राप्ता-प्रन्ती ने समों द्वारा स्वरं का विस्वान दिलाया, किन्तु उन्निवदों के समय का धार्म ऐसी किसी वस्तु में सन्तुष्ट नहीं ही सकता जो ध्रमृतन्त्व न प्राप्त कराये। में प्रेपी के ध्रमर बाब्द किसई तेन कुर्याम् देनाई नामुता स्थाम इस पुग की भावना पर मुन्दर प्रकाश झालते हैं। भारतीय दर्धन में संसार का दु:खनय होता, धारमा की ध्रमरता, मृतित की बनवती धार्माम तो प्रमरता, मृतित

### सामाजिक जीवन पूर्व वैदिक पुग

विवाह-पद्धति — वैदिन समाज का धाषार कुट्रस्य था। उस समय जिनाई-संस्कार तो लगमग नैसा ही होता था जैसा धाजकत होता है, किन्तु साथियों के बुनाव, विवाह-सम्बन्धी धादशी और स्त्रियों को रिवांत में नहां धन्तर था। वैदिन काल में धुवक-पुनित्यों के विवाह परिपन्न धायु में होते थे। वाल-दिवाह की दूपित पढ़ित का तत्कालीन साहित्य में कोई चिह्न दृष्टिमोनर नहीं होता। युवक-युवित्यों को ध्रप्ता भीवन-सभी चुनते की काफी स्वतन्त्रता थी। विवाह पवित्र धीर स्थायी सम्बन्ध मिना जाता था। एक-पन्तेष्ट्रत उस समय का साधारण नियम था, किन्तु राज-कुकों में बहुनत्तीरन की धवलित था। किर भी उसे धन्या नहीं समस्य आता या। परयानी पुगी थी भाति उस समय विवास के लिए सती हो जाने का विमान नहीं था, उसे पुनिवताह का धिकार था धीर पुनिवताह प्राय: देवर में किया जाता था। दहेन की प्रधा भी थी धीर इच्य लेकर कड़की देने की भी। इस युग में स्वयंवर की परिचारी भी प्रचलित थी।

हिन्नमों को स्थिति— वैदिक समाज में स्तियों की स्थिति जितनी जैबी भी उतनी बाद में नहीं रही। अन्य जातियों के इतिहास में हम जितना पीछे की धोर सीएले हैं, स्वियों की स्थित उतनी ही गिरी हुई दिखाई देती है। यह वहीं जिससण बात है कि भारत में वस्तु-स्थित सर्वया विवयीत है। वैदिक मुग में स्थियों भी पुरुषों को तरह ही जैनी शिला प्रान्त करती थी। कुछ महिलाओं ने साहित्य और बात के अप में घरमण प्रतिपटा प्रान्त की भी। योगा, विश्वयारा धीर सोपामुत्रा को खात के कुछ पूक्तों का खाँग होने का गौरव प्रान्त है। परिवार में स्थियों की बंधी प्रतिपटा भी। विवाह के समय वसू को बाबीनोंद दिया जाता या कि तुम नवे घर की समाजी बनो। घरेनु तथा धार्मिक कामों में पति धौर पत्नी का दर्जा बराबर का बा। कोई यज्ञ पत्नी के बिना पूर्ण नहीं हो सकता था। धार्मिक कामों पति-पत्नी

मिलकर हो पूरा करते थे। स्थिमां सामाजिक जीवन में पूरा जान लेती थी। जम समय गर्वे की भीर स्थिमों को सामाजिक समारोहों से दूर रखने की गद्धति नहीं भी। किन्तु स्थिमों की इतमी क्रेमी स्थित होते हुए भी उस संघर्ष के मुग में गूजियों की क्रमता पूत्रों की अधिक कामना की बाता थी।

नाति-भेद - वस समस वर्तमान कान का सा जाति-भेद अवस्ति नहीं या।

जाति-भेद की करी विशेषताएँ - प्रमती नाति में ही विवाह करना तथा भीवन करना,
ऊँव-नीच और अस्पृस्यता की भावनाएँ हैं। वैदिक गुम के आमी से न नो विवाह और
भीवन-सम्बन्धी वंधन के धीर न ही ऊँच-नीच के भाव। वहा भेद आमें थीर दास का
था। दास आयों से बाहर के समान के गया दूसरे रस (वसों) और नरल के धनाम थे ।
वसों वास्तव में आमें और सनाम दो ही थे। बाह्मण, क्षतिव और वैश्य की सत्ता
अवस्य थी, किन्दु वह विभिन्न थेले वानों को श्रीणयाँ-मात्र थी। सामान्य जनता विद्याः
कहलाती थी। मीदा और रथी अनिम कहलाते थे और पुरोहित बाह्मण। मीदे बन
का किया-कलाय बहुत वह जाने से बाह्मण श्रीणी का बड़ा विकास हुमा। किन्तु इन
सब श्रीणिमों में परस्पर सात-मान और वैवाहिक सम्बन्ध होता था। सनेक आधुनिक
समान-धारवी यह मानते हैं जि जाति-भेद के मुन तस्य आयों ने बनायों से बहुण किये।

लान-पान, पेश-भूषा तथा मनोविनोद साथों का गान-पान बहुत सादा था।
उनका प्रधान भोजन भी, दूप, पायल (पीति) भीर वो थे। वैदिक साहित्य में पूप,
उठद भादि सनेक दालों का उल्लेख है। किन्तु नमक का वस्तेन नहीं मिलता। यशी
में सीमरस के पान की परिपादी थी। बायों का वैद्य भी बहुत नादा था। शरीर के
असरी भाग के लिये एक उत्तरीय भीर निचले सान के लिये एक प्रधोवस्त्र पहनने का
रिवान था। उप्यीप मा पगड़ी भी बहुत पहनी जाती था। कपड़े उनी या प्रजमी के
रेशे (लुम) के बने हुए होते थे। बहुम्बारी कुष्ण मृत्र की छान वहनते थे। पुस्प भीर
नवी योगों सोने ते। हार, कवच, बुवान, केपूर, कहुण, न्यूर धादि धाम्पण धारण
करते थे। जरी का बाम किने हुए धीर रंग-विरंग बस्त भी धारण किए जाते थे।
वालों का लेपी भीर सुनस्थित तेलों से श्राङ्गार किया जाता था। निषयों प्रामः वेणो
(मूत) धारण करती थी। इछ पुस्प जूहा बाँपते थे। प्रायः वादी रजी आती थी,
लेकिन हजामत का भी थोड़ा-बहुत प्रभवन था।

भागों का सबने अधिक प्रिय मनोरञ्जन, पुड़दौड़ और रशों की दौड़ था।
जुए की बुराई नी प्रचलित भी। जुमा बहेड़े के गानों से खेला जाता था। ऋत्वेद के
एक पुत्रत (१०१३४) में जुमारी की दुर्दगा का बहुत तुन्दर कर्एन है। गीमरा मनो-विनोद नृत्य था। स्वी-पुत्रय दोनों इसमें भाग लेते थे। संगीत को भी काफी उन्नति हों जुकी थी। भाषात, फुंक भीर तार से बचने वाले दुन्दुमी, श्रृङ्क, पणम, तुमें भीर बीभा सादि बाद्य होते थे। दुन्दुमी का प्रयोग दुश्मनों का दिल बहुनाने के लिए होता भा। वह न्यायों का मारू बाजा था।

#### उत्तर वैदिक पुग

उसर बंदिक पुग का महत्त्व—इस गुग में वर्णाश्रम-ध्यपस्था का विचार परिचल हुआ। 'बास्तव में भारतीय बस्कृति कीर सन्यता की भूल स्थापना दशी काल में होती है।' भारतीय जाति में, उसकी संस्कृति में, विचार कीर स्थवहार-जड़ित में और दृष्टिकीय में जो विदिश्यर भारतीयता है, वह इसी नाम में प्रकृत होती है। में तो भारतीय संस्कृति का युल प्राम्बेदिक और वैदिश कालों में है। लेकिन उन पुगें में बह प्रभी तरल इस के रूप में दीलती है। इस पुग में ही उसकी ठीस बुनियाद बहुती है। उसका ध्यवितस्य मुत्ते रूप पारण करता है। भगवान शीतम बुद्ध के समय तक हम भारतीय जाति के जीवन में धनेक प्रवासों, संस्थासों, अवस्थासों, प्रदित्सों और परिपारियों को स्थापित कीर बद्धमूल हुसा पाते हैं। इस सबसे मणाध्यम-प्रवृति प्रवास है।

वर्ण-ध्यवस्था-विवित्र पूर्ण में दो ही बर्गा दे-प्रायं कीर दास । दासी से मुणा होना स्वामाधिक था । उनसे बेणाहिक सम्बन्ध युरे समभे जाते में । यह पहले उल्लेख हो चुका है कि ब्रामी में भी काम धीर देशे की दृष्टि से वह बंधियां वन रही वीं । बाह्मण, शांवय, वंदय इसी प्रकार के वर्ष थे । प्रत्येक वर्ष में कुछ कंप-सीच भी भी । झासक समिय (राजन्य) योडाधों भीर रिषयों से ऊँवे में भीर रवी पदाति सीनकों से । ये तीनों वेदयों से कवर थे । यहाँ का विकास होने से को पुरीहित अणी बनी, बह अपने ज्ञान, तपस्या और त्याग के कारण घन्म श्रेणियों से जीवी समानी गई। याम शुद्र वर्ग में दाल दिये गए। उत्तर वैदिक थुग के गास्त्रकारों ने पहली बार बारों बच्चों के कर्तव्यों का स्पष्ट रूप से उल्लेख किया धीर उनके लिए पृथक प्यक् नियम बनाए । यह याद रसना चाहिए कि उस समय बाह्मण, लिनम, वैश्वों में सान-थान और बार्दी-स्पाह के सन्धम कठीर नहीं हुए वे । सपनी-सपनी श्रेणी तथा वसे में रोडी-बंटी का सम्बन्ध हो ऐसी प्रवृत्ति तो स्वाभाविक होती ही है, यह उस समय भी रही हीगी। लेकिन उस समा के वसी भाजकम जी तरह जात-गाँत के तंग दावरे में म बंधे थे। धीरे थीरे इन बन्धनों में कठीरता आहें। कुछ विद्वानों का यह कथन है कि धार्येतर जातियों (विशेषकर प्राम्द्रविड धीर घान्तेत) में इस तरह के साम-पान भीर बादी स्थात के भनेक प्रतिकृष से । उनके मुग्पूर्व में धाने पर बायों ने उनके वे प्रतिबन्ध पहले से ही विकस्तित विभिन्न चेणियों पर लागु कर दिए ।

क्रेंच-सीच तथा प्रस्पायता का विकास— इसी मुग में विभिन्न वणी के क्रेंच-शीचे हीने तथा शिल्पियों को सूडों के समकत मानने की हुश्र्या का शीमलोदा हुआ। आहुएकों ने अपने क्रेंचे होने का दावा किया। पहले यह बताया जा चुका है कि अपने आन त्यान और तपस्या के कारण में कुछ धंशों में इसके अधिकारों भी थे। शिल्प-कारी को नीच समभने को प्रवृत्ति का शारमन यही से होता है, इसका प्रधान कारण केशों में बढ़ता हुआ पविश्वता का भाव तथा सम्भवत; सनायों द्वारा शिल्पों का प्रहण किया जाना था। एक बाह्यणन्यस्य में स्थाति (अद्दें)का स्थलं यह को स्पतित्र करने वाला कहा गया है। मुद्रों को भी यहाँ के सवीमा सममानार उन्हें प्रस्कृत्य माना जाने लगा। प्रांग्न देवता को दी जाने वाली दूव को हाँव सुद्र के न्यां से प्रपंकित समभी जाने लगी। किन्तु फिर भी भभी तक परवसी युगों को मीति शृह को सप्रसिन्दा सही हुई थी। उसकी समृद्धि के विए प्रार्थनाएँ की जाती थी।

माध्यम-व्यवस्था—इस काल में साधारण मनुष्य के जीवन को बहावर्य, युहस्य, जानप्रस्थ धीर संन्यास में जार आजमीं में जारा एया था। भारतीय विचारकों का यह मत था कि प्रत्येक व्यक्ति जार प्रकार के ऋण नेकर पैदा होता है—मनुष्यों, देवतायों, ऋषियों और पितरों का। मनुष्यों का ऋण अपने पहीसियों को सेवा और आतिव्य से कुक जाता है, देवतायों का ऋण यज्ये वा सकता है। पितरों का ऋण सन्तानीत्पादन और ऋषियों ने शान का ऋण सन्ध्यम घीर ध्यापन से चुकता है। प्रत्येक व्यक्ति का यह कर्तव्य है कि वह अपने ऋण उतारे। इसीलिए भागमों भी व्यवस्था जी गई है। पहले आजम में मनुष्य प्रद्यवारी रहते हुए सपनी धारीरिक तथा बीदिक यक्तियों का पूर्ण विकास करता था। दूसरे ने गृहस्य होधर पितरों धीर मनुष्यों का ऋण उतारेवा था। बानप्रस्थ धीर सत्यास में मह ऋषियों के ऋणों से मुक्त होता था। वानप्रस्थों के धावम परिषयत यनुष्य, स्वप्ट, निर्मीक धीर निष्यक्ष विचारों के केन्द्र होते थे। इन वानप्रस्थियों धीर सन्यासियों से राष्ट्र वा धर्मात लाभ पहुंचता था। किमी यन्य देश में इस प्रकार के मादशे तथा उपयोगी सामाजिक संगठन का विकास नहीं हुआ।

स्त्रियों की स्थिति-पूर्व वैदिक तुम से इस काल की स्त्रियों की स्थिति में धन्तर धाने लगा था। इस पुग के धना तक उनकी अवस्था काफी किर कुछी थीं। इसका बड़ा कारण स्थियों का सूझें के तुल्य समझा जाना था। इस युग में वार्त-काण्ड भी विद्याला बढ़ने के कारण घव रिप्रयों पशियों के साथ बैडकर समुची यज्ञ-किया नहीं कर समसी थीं। उनकी कुछ कियाएँ पुरीकित करने असे। पवित्रता के विचार से भी कुछ कहरपत्थी ऋतुषमं के कारण उन्हें सपवित्र मानने लंगे में । इस समय में धार्य धनायं क्लियों से काफी विवाह करने लंगे थे, धनाये विवयी यत-कार्य को ठीक तरह सम्पादित नहीं वर सकती थीं । शास्त्रकारों ने उनते यह अधिकार श्रीनने के लिए उन्हें सूद के नमान देशों का मनांपकारी बताया। इसमें हिनमीं का वैदिक सञ्चयन बन्द हो गया और सम्यवन के सनाव में उनका साल-निवाह भी होने लगा । इस पुग में हम सर्वप्रथम गौतम धर्म-सूत्र में यह विचार पात हैं कि स्त्री का विवाह उसके बचपन में ही (पर्णात् ऋतुमती होने से पहले ही) कर वेना चाहिए (प्रदानं प्रामुतोः)। पुणियों का जन्म इस समय से एक मुसीकत गणका जाने नमा । स्त्रियों से दाय का मधिकार भी छीत लिया गया । फिर भी ये व्यवस्थाएँ सभा सर्वमान्य महीं हुई थीं । मैत्रेवी, गार्गी-वैसी कुछ स्त्रियाँ इस युव में भी डीबी मिक्सा प्राप्त करती थीं भीर बड़े-से-बड़े विद्वानों के साथ विवाह करने की योग्यता 物价价

सनोविनोद—इस युग में को नवे सनोविनोधी का विकास हुया। धीलुपी (नड़ों) ने प्रश्नित्य प्रारम्भ किये। श्रीणानाची घनेक बादों के साथ शायाएँ या गीत नाते थे। इस समय के बातों में भी तार पाले (धत-तन्त्र) एक बाद्य का भी उल्लेख है। इस समय की गावामों ने बाद में महाकाव्यों का रूप भारण किया है।

## राजनोतिक जीवन पूर्व वैविक पुग

नियम्बित राज्यासा धरण - वैदिन धार्य वाति वर्ष जल-समूहों में बंटी हुई सो । इन 'वनें का मुख्या तमा सासक 'राजा' होता था । राजा प्रायः वयाकमानत होता था । किन्तु उने स्वेच्याचार करने का निरंह्य प्रधिकार नहीं था । वह कुछ अती से नियम्बित होता था, प्रभा राजा का वरण करती थी । वरण का अर्थ वह है अती से नियम्बित होता था, प्रभा राजा का वरण करती थी । वरण का अर्थ वह है कि उत्तराधिकारों के सभाव में वह त्या प्रधिकारों चुनती थी भीर उत्तराधिकारों को राजा होने को स्वीकृति देती थी । उस स्वीकृति से ही राजा का अभिषेक होता था और वह राज-य का प्रधिकारों समस्ता जाता था । वरण हारा प्रजा के साथ राजा का एक प्रकार थी प्रतिज्ञा था ठहराव हो जाता था । प्रभिषेक ने समय राजा से यह प्राया रखी जाती थी कि वह इस प्रतिज्ञा को पूरा करेगा । पाँच वह इस प्रतिज्ञा को सोहता था तो प्रवा उत्तर थी प्रता उत्तर वी की ।

समिति—प्रजा (दिशः) प्रपत्ने प्रियक्तारों का प्रयोग गामिति दारा करती थी। समिति समुखी प्रजा को संस्ता होती थी और राज्य भी वागवोर उसके हाथ में थी। उसका एक पति वा ईशान होता था। राजा भी गमिति में जाता था। राजा का पृताम, गवन्युति, पुनर्वरण धादि राजकोग प्रश्तों का विचार और निर्धाय उसके प्रधान कार्म होते थे। उसके सदस्यों के सम्बन्ध में पूर्ण एव निश्चित रूप से कुछ सहना काँठन है। फिल्नू इसमें सन्देह नहीं कि इसमें आमधी, मृत, रथकार धीर क्यांश (सीहे तथा तांवे के हथिनार बनाने बाले) अवदय सम्मानित होते थे। इस प्रमार यह एक प्रतिनिधि संस्था प्रतीत होती है।

सना—समिति के घलाना एक धन्य संस्था सभा होती थी। यह समिति से छोती थी तथा राष्ट्र के प्रधान न्यायालय का काम देती थी। प्रत्येक साम की धनती सभा होती थी। इसमें सायश्यक कामों के बाद धिनोद की बातें भी होती थीं और तब यह शोष्टी या काम देती थी।

धांधकारी तथा राजी—राज्य के प्रमुख धांधकारी पुरोहित, सेनापति धौर बामनी (बाम का नेता) वे। राज्यामियेक के समय मे तथा सूत, रचकार, कर्मीर राजा को राज्य का सांकेतिक चिद्ध पताश-वृक्ष की बाल—पर्स (मणि) मा रतन देते थे। धलएव इन्हें 'रत्नी' कहते थे। राजा प्रमियेक से पूर्व इनकी पूजा करता या। प्रजा को रक्षा धनुष्ठों से सहना, बान्ति के समय यज्ञ सादि करना राजा के मुक्त कर्तव्य थे। राजा भगने कर्तव्यों का पालन करते हुए भना से बलि या भाग (कर) तेने का व्यथिकारी था।

गण-तन्त्र - कुछ राज्यों में राजा महीं होता था, समिति ही देश का धासन करती थीं। इस प्रकार के राज्य घराजक जन कहलाते थे। बादवों का चैतहुक्त मा वीतिहोंच इसी प्रकार का राज्य था।

### उत्तर मंदिक युग

राज्यक्षों को शक्ति में पृद्धि — इस तुन में पुराने राजा नये-तमें प्रदेशों को विकास से अपना राज्य-विस्तार कर रहे में तथा धपनी धिक्ता बना रहे थे। इस समय राजाओं में सार्वभीम होने धश्रमा समुद्र-पूर्वन्त पृथ्वी के एक राष्ट्र होने की होत लग रही थी। सभी 'पारमेष्टम, माहाराज्य आविष्यत के जिए लालायित थे। धाजा में मगभ, विदेह, कॉलन के राजा समाद की पदकी धारण करते थे। इसी पुत्र में राजा राजसूप, सरवसेश धीर बाजभेय धादि यज करने लगे थे।

राजा का नियस्कर्ण — किन्तु शक्ति वह जाने पर भी राजा पूर्ण रूप से निरंकुश नहीं हो पाये थे। राज्याभिषेक के समय उन्हें गई। से उत्तरकर आहाणों की प्रणाम करना पड़ता था तथा उनके रक्षण की प्रतिज्ञा करनी पड़ती थी। उसके प्रणामस्थ प्रियक्तारी मृत और यामणी इतने प्रियक महत्त्वपूर्ण में कि उन्हें राज्य को वनाने वाला (राजकतः) कहा जाता था। राजा के निषमत के लिए सभा और धिमिति नामक सस्पाएँ इस पुत्र ने भी थीं। राजा की समृद्धि के लिए राजा और धिमिति का सार्वजस्य (एकता) धावस्थक सम्भा जाता था। घरवाचारी राजाभी को जनता के कीय का शिकार होना पढ़ता था।

धासन-प्रणालं — इस पुन में धासन-प्रणानी भी ग्रामाजिक संस्थाओं की मीति स्थिर धायार धारण कर रहीं थीं। इस समय राजा समेत १२ रालो वा राज्या-विकारी होते थे—१. जेनानी, २. पुरोहित, ३. राजा, ४. महियी-(पटरानी), १. सूत (राज्य का बृत्तान्त रकने बाला), ६. धामणी (मांव का, राजधानी का या राज्य के मींवों का नेता), ७. क्षता (राजकीय कुट्ट का निरीधक), ६ संग्रहीता (कोधा-व्यक्ष), ६. मागटुम (कर एकच करने बाला मुख्य स्थिकारी), १०. धश्यक (हिसाब रकने बाला मुख्य स्थिकारी), ११. गोविकत्ती (जंगलात का निरीधक), धौर १२. पानागल (संदेशहर) । इसी समय से नियमित गामन-तन्त्र मुक्त हुमा । सी सींवों का सफसर पति सीर सीमान्त का सासक स्थपति कहनातर था।

पुलिस के प्रधिकारियों की इस समय उर या जीवतभ कहते थे। राजा का कार्य पूर्ववत् विदेशी शत्रुकों से रक्षा करना, धासन और न्याय का प्रदन्य करना था। न्वाय कार्य 'प्रध्यक्ष' तथा पूर्व वैदिक काल की सभाएँ करती थीं। सौबों के छोटे नामलों का प्रस्तान गाँव की सभा और 'प्राप्त्रचादी' (बाँव का कत) करता था। गण-सन्त्र इस गुग में परिचम के सीराष्ट्र, काठियाबाइ (कच्छ) भीर सीवीर (आधुनिक सिन्ध) तथा हिमालय के उत्तर शुख्यों में गण-तन्त्र भावस्था प्रचलित थी। परिचमी राज्यों की व्यवस्था का नाम स्वराज्य था। उत्तरी प्रदेश में वैदाज्य (राजा-विहोन राज्य) भासन-प्रणाती थी।

## ग्राधिक जीवन पूर्व वेदिक पुग

प्रामी की प्रधान प्रामीविका पशु-नालन थी। पहुंची में गी-पालन धर सबसे प्रधिक बन था। बैंदिन प्रार्थनाओं में मोधन की सबसे प्रधिक मोगा गया है। मौभी की दिन में तीन बार दूता बाता था। बैंन बेती भीर गाड़ी मीमने में प्रयुक्त होते को दिन में तीन बार दूता बाता था। बैंन बेती भीर गाड़ी मीमने में प्रयुक्त होते थे। भीड़े लढ़ाई तथा रशों की बौड़ के निए पाने आते थे। ध्रम्य पालनू गयु भेड़, बेंगरी भीर मुत्ते थे। कुत्ते पणुओं की रखवाली भीर विकार के लिए रखे नाते थे। बिस्मी को उस समय तक नहीं पाला गया था।

दूसरी प्रधान बाजीविका कृषि यो । कृषि केवल वर्षो पर निर्वेर नहीं थी, नहरी (कृत्यावों) द्वारा भी सिचाई होती यो । प्रधान रूप ने गव की फसलें बोई बातों थीं । भूगवा तासरी घाजीविका यो । तीर-स्मान, पाश से घोर गई खोदकर शिकार किया जाता या । केर और हिस्त का घालेंड प्रायः होता मा ।

शिल्प—इस दुम में शिल्प की पर्योग्त उन्नीत हुई। अधान शिल्प रचकार मा बड़ई का था। यह युद्ध के लिए रच भीर गांधि के लिए हव भीर गांवियों बनाता था। इसरा काम धातु का काम करने वाले कर्नार (लुहार) का था। यह भयन के सरतन बनाता था। अवस को कुछ विद्वान तांवा सममत है भीर कुछ लोहा या करेंगा। इसके भितिरक्त बमड़ा कमाने का शिल्प भी अभीनत था। स्थियों बटाई की नुनाई इसके भितिरक्त बमड़ा कमाने का शिल्प भी अभीनत था। स्थियों बटाई की नुनाई का गया कलाई का काम करती थी। यह बात ब्यान देने योग्य है कि पिछले काल मा गया कलाई का काम करती थी। यह बात ब्यान देने योग्य है कि पिछले काल में शिल्प करने बालों को जैसा नीच समझों गया, वैसी स्थित वैदिक सुने में मही भी। सब पेथे सम्मान्य सभके जाते थे धीर गह पहले बतनाया था। चुका है कि रचनार धीर कर्मार राजा के पश्चिकारियों में गिने जाते थे।

सम्पत्ति तथा वितिमय—सायों की सचन सम्पत्ति मूमि धीर चन सम्पत्ति प्रयान रूप से पशु थे। असीन खरीदने-वेजने की प्रया नहीं थी, उसकी धावन्तकन। भी नहीं थी, क्यांकि जंगल साफ करके मई खमीन बनाई वा नकती थी, तेकिन, धवन भी नहीं थी, कार्यन नाफी था। मुद्रा का प्रयान नहीं के बरावर था, वस्तु-वितिमय सम्पत्ति वा नेन्द्रिन काफी था। मुद्रा का प्रयान नहीं के बरावर था, वस्तु-वितिमय ही जाता था, भावन्तान में बाफी हरूवत होती थी, वितिमय में भाग सिनके का काम ही थी। मिरक नाम का मीने का निवक। चनता था, पहले यह बाजूवण-मात था। उसे समय भी प्राय नेनेन्द्रिने का रिवान था। तुए में हारना नाम, खुण या। करण होता था। पहले न जुकाने से दास बनना पहला था।

क्यापार—वैदिक पार्थ गांवों में रहते थे। उनमें व्यापार का विशेष विकास नहीं हुया था। पांच नामक व्यापारी जाति का उल्लेख प्रवश्य मिलता है, लेकिन के प्रमान या प्रकुर होते थे। निहयां पार करने के लिए नीकाएँ जुन चलतो थीं, लेकिन नमुद्र में धान-नाने वाली नीकाएँ थीं पानहीं इस बारे में विद्यानों से बहा मतसेत है। केंद्र में लिन्यू और समुद्र गब्द का प्रयोग है, लेकिन नेवी में पतवार, पाल, लंगर और मन्त्रण का वर्णन न होने से कुछ विद्यान सिन्धु का प्रयं वर्षी नहीं करते हैं। दूसरी मोर बन्य विवारकों की यह पारणा है कि भारतीय आपारियों की नीकाएँ तह के लाय तथा है। वादी सक जाती थीं। दूसरे मत में प्रधिक बनाई मालूम पढ़ती है।

उत्तर वंदिक युग

इस समय कृषि प्रधान धातीतिका वन गुकी थी। एक हल में २४ बैल तक बीड़े जाने लगे थे। धाद का युव प्रयोग होने लगा था। किन्तु पारुतिक विपरिधों से दुमिश भी गहते थे। टिही-दन बारा जिमित एक ऐसे ही मकान का संकेत उपनिषदी में है। ज्यापार वर रहा था। जतपथ बाह्मण की दल-प्रतय की कथा के धावार पर कुछ विद्यानों ने यह सिंख बारने का प्रयास किया है कि उन दिनों भारत धीर वेंबीमोनिया का सम्बन्ध था। निष्क के धितिरिक्त अंतमान धीर अपना के सिक्कें भी जनने लगे थे व्यापारियों ने गलों के रूप में धपने संगठन बनाने शुरु कर दिने थे। उन्योग-पन्नों में अम-विभागन बड़ रही था। सनेक नये धन्में मिकल रहे थे। प्रकृष्ट में विभिन्न पन्नों की विन्तत सणना है। हसी समय से नाई धीर ज्योतियों के पेंचे शुरू होने हैं। स्विमो वस्त्रों की रसाई धीर बढ़ाई के द्वारा माधिक जीवन में मान के रही ती।

वैदिक संस्कृति की विशेषताएँ—भारतीम संस्कृति के निर्माण में देदिक आधीं ने सबसे प्रशिक्त भाग लिया, अतः यहाँ हुमें स्पष्ट रूप से यह बान सेना चाहिए कि इसमें जनकी विशेष देने क्या भी। इनकी निस्म विशेषताएँ उस्तिवनीय है— (१) सहिष्मणूता और सामजस्य का भाव, (१) धोवस्थिता, (३) जान-विज्ञान का विकास, (४) त्रयोवन-यद्धति, (१) वर्णाश्रम-स्थवस्था, धीर (६) नारियों की प्रतिस्था। शान्तिम दो पर पहले प्रकास वाला जा चुका है। घतः यहाँ पहली बार का

सहिष्णुता का भाव — पार्य इस देश के विजेता थे । उन्होंने पास्ट्रेलिया, उत्तरी तमा मध्य प्रमरीका के प्रतिपियन बावावकों की तथा पुरानी जातियों का विहार नहीं किया किन्तु इज्ञ जैंड पर हमता करने वाले एक्ती गैक्सन नीगों को सीति वे पहा की मूल वातियों से प्रमासिव गए। दोनों के धर्म में एक मुख्यर सम्मिश्रण क्या । वाशों ने वद्यपि प्रनाम देवता और पूजा-प्रतियों स्वीकार की, किन्तु उतका विष्कार कर दिया। बाह्मण-प्रभागों में को वटिन क्येकाया है, कीय प्रमृति पुरीचिक्त विद्यान उसका मूल मोक-प्रपालत-प्राची के

मूल थमें में पशु-वित की कुर प्रथा नहीं थी, यशी में इसे स्वीकार किया गया । विस्त राजण बादि बनायों हारा पूजा जाने बाला देवता हिन्दू धर्म में महादेव माना ग्रेगा । नागी को हिन्दू धर्म में झैंबा स्थान इसी सहित्याता से मिला। जंगली जातियाँ पत्थरों को पूजती थी, वे शालियाम शीर जिवलिंग बने । प्रारम्भिक सार्व सूर्ति बनाना मा देवता के कियों प्रतीक पर फल, पत्ते, जन्दन, मिन्दूर इत्यादि चढ़ाना, फल-मूल धादि के नैतेश धनवा बील किये पशुमों का रका धर्मण करना नहीं जानते थे । बामी ने बननी सहिष्णुता और उदारता से उन सभी लोक प्रवसित विस्तानी कीर पूजा-महतियों को प्रशुण करके उन्हें परिमाजित किया, इनके समर्थन के जिए नव कवानक भीर धानकारिक व्याख्याएँ गर्नी ।

प्रमतिकीलता-समूचा वैदिक साहित्य प्रमतिकीलता के घोजस्वी विचारों से क्योत-प्रोत है। उसमें पीरण, सीवें, पराश्रम और प्रवस कासावाद के स्कृतियायक विचारों का प्राथान्य है। शक्षों का दमन तथा बाधाओं का पद-दलन करते हुए शीवन में सर्देश विजय पाना धार्मी का प्रधान लक्ष्य था। उनके जीवन का मूल मन्त्र था--'बड़े चलों, बढ़े चलों'(चरैंबेलि, चरैंबेलि) । ऐतरेय ब्राह्मण में इन्द्र ने रोहिल को इसका उपदेश करते हुए जो सत्वेश दिया है, विश्व के बाङ्सय में उससे धाषक अवेस्तत संदेश कहीं मही मिलता। जो परिश्रम से शककर चकनाचुर नहीं होता, उसे नक्ष्मी नहीं मिलतीं (नानाधान्ताय श्रीरस्ति)। भाग्य के भरोसे बैठने का कोई लाभ नहीं । 'बो बैठा रहता है, उसका भाष्य भी बैठ बाता है, को उठ खड़ा होता है, उसका बामा भी दुर खड़ा होता है। जो घषतर होता है, उसका भाग्य भी धाने बहता है। इसलिए पाने बड़ी, धामे बड़ी। अपनी निष्क्रियता या असफलता के लिए कलियुग की दोष देना अपये है क्योंकि 'सो रहने को ही कलियुग कहते हैं और निरस्तर धवसर होने को सत्यदुग ।' भगवान धाने बड़ने काले का साथ देते हैं। धामे बड़ने से मधु और स्थार पल मिलता है। सूर्य की श्रेंच्डता और प्रतिष्ठा इसीलिए है कि मह अलने में आतस्य नहीं करता । यतः 'माने बढ़ों, माने बढ़ों ।' प्रमतिक्षीणता की यह भावना भागों के शमुन जीवन में बोल-बोल थी। इसी से उनका तथा उनकी संस्कृति का भारत में धीर भारत से बाहर के देतों में असार हुआ और उन्होंने झान-विज्ञान के प्रत्येन क्षेत्र में निमक्षण प्रामति की ।

ज्ञान-विज्ञान- मार्गो की तीसरी विशेषता ज्ञान के प्रस्वेक लेन में प्रस्वेषण, त्रिवेचन भीर उसे व्यवस्थित या कमवद कव देने की पद्धति थी। व्यवस्थित ज्ञान ही विशान बहुलाता है। उन्होंने दुनिया में सर्व प्रथम उन्नारण, भाषा और आकरन बास्त्र के नियमों का विवेशन किया । सूत्र शैली में विभिन्न विज्ञानों को उन्होंने वड़ी व्यवस्था से पतिपादित किया । इसका सर्वोत्तम उदाहरण पाणिनि की बच्टाच्यामी है। दर्शन, बायुनंद, राजनीति, छन्द, ज्योतिय प्रादि सभी बास्त्री पर उन्होंने इस प्रभार के यन्य लिखे ।

तपोवन-पहति-- उत्तर वैदिक युग में इस पढ़ांत का विशेष कम से विकास हुमा; रामायण, महाभारत में इसका काकी वर्णन पाया जाता है। भारतीय संस्कृति के प्रसार तथा ज्ञान-विज्ञान के विकास में इसने बड़ा जान निया । पुराणी में ज्युवि-मुनियों के जनतों में जाकर तपस्या करने तथा प्रलोकिक फल पाने की प्रतेक कवाएँ है। बाजनल तपस्या का अर्थ आत्मन्यीहत या शारीरिक वातना समका जाता है। किन्तु प्राचीन काल में विक्षेपकारी एसीमनी धीर मुखी की विचार्जीत देवार किसी क्रेंबे बादरों या उत्देश के लिए बनस्य मिला और वृक्तवता के साथ उब परिश्रम करना ही सपस्या कहनाती थीं । अमीरच ने यंगा की बारा नियम्बित करने के लिए जो जनभक धीर उस परित्रम किया, वह साज तक प्रतिद्ध है। प्रत्यीन व्हणियों के जंगली में जाकर तपस्या करने का वर्ष यही प्रतीत शीता है कि वे उन जंगली में जान के केन्द्र स्थापित करके प्रज्ञानान्यकार का नाम करें, अंगली कातियों को सम्पता का पाठ पनाएँ, उन्हें उच्यतर नैतिकता और धर्म की दीक्षा दें। आयों के साममन से पतने भारा विभिन्न भारत राजस मादि प्रनामें नातियों से प्रानासित था। महिष धनस्य सबसे पहले उस प्रदेश में नड़ और उन्होंने यहाँ तपीवन स्थापित तसके ज्ञान का मालोश फेलाना गुरू किया । उनके घोर्तिरतत बहुाँ सुरोडण, वरनंन गादि के पाधम भी अपने पडीस भी जनती जातियों को सम्य बना रहे थे।

पाध्यमी का दूसरा कार्य जात का विकास, प्रचार और उन्नति थी। ऋषि जगीवनों के सुरस्य एकान्त में गारणीतिक और प्राच्यातिक समस्यामी पर विचार किया करते थे। अञ्चानु विज्ञानु दूर-दूर से उनके करणों में नैठकर जान प्रान्त करने प्राप्त थे। उस समय के सबसे बड़े विश्वविद्यालय यहीं थे। इन्हों ने धारण्यक धार्थी का तथा उपनिपदी का निर्माण हुआ। दार्थनिक विकार की जैनी-मे-जैंबी डवानें भी गई। इन्हों में माबार-शास्त्र भीर पर्म को गहन प्रत्यियों मुननाई गई। तपोवन प्राचीन हिन्दू संस्कृति का एक प्रधान मूल स्थेत थे। हमारे बाह मय के एक बड़े भाग का निर्माण इन्हों में हुआ; रामागण, महाभारत, धर्मसूत्र, स्मृतियों इन्हों के शान्त वासामरण में सिन्धी गई।

## रामायण और महाभारत तथा तत्कालीन भारत

रासावण धीर महाभारत हमारे जातीय महाकाल है। इनमें कणित धर्म, आगार-अवहार में निम्म धरणाएं, अवस्थाएं धीर प्रमाएं स्वारी वर्ष बीत जाने पर आज भी हमें प्ररणा दे रही है और हमारी जाति के जीवन के निर्माण में वे प्रमुख भाग ने रही है। आरतीय जीवन की वास्तविक पाधार-शिला पहीं है। रासावण की रचना महाँच वाल्मीकि ने लोगों को मानय-जीवन के सर्थीत्व पादार्थ बताते के निए की थी। रामावण और महाधारत का राजमहत्त से नेकर कुटिया तक संबंध प्रसार है। हमारों वर्ण से भारतवर्ण ने साव-गोव और पर-पर में प्रतिदिन इनकी कथा होती वर्णी था रही है। इनसे भारत की भावाल-वृद्ध-विन्ता करता ने केवल धानन्त ही नहीं पाता, प्रिपृत्त शिला भी वहण की है। वह इन्हें हृदय में ही नहीं रखती संवित्त विरोध में का प्रचान सुत्र की प्रमान की स्वार्ण की स्वार्ण की करती है। ये हमारे किया प्रचान सुत्र की प्रमान सुत्र कोने सावार का सरवण्ड और संस्कृति के प्राण है। यहां पहले दोगों के काल तथा महत्त्व का अलंक करके अन्त में इनसे सुचित होने वाली तत्त्वाल सरकृति वर विचार किया आयेग। १

राभायण को रचना-काल— रामायण का रचना-काल १०० ई० पृ० से पहले वा है। रामायण की घटना नि.सन्देह बहुन पुरानी है। किन्तु उसके बर्तमान क्ष्य का अधिकांस भाग छठी सभी ई० पृ० में निका ग्रंमा प्रतीत होता है, क्योंकि इस आता में अगवान बुख के आदुर्भाव के समय इस पहली बार आवस्ती, पाटीलपुत्र और उसरी बिहार में वैशाली राज्य का उन्तेश पाते हैं। युद्ध के समय रामायण की अयोध्या का स्थान आवस्ती से भूकी भी और जनकपुरी मिथिता के महस्य का भी घन्त हो मुका था। इसी प्रकार रामायण पर बीढ धर्म का भी कोई अभाव नहीं है। किन्तु, बीढ बातकों में रामायण की कया है। अतः इसमें कोई सन्देह नहीं रहता कि उसकी रचना बीढ-साहित्य से पहले हुई है। किन्तु इसमें पीछे सक काफी प्रशेष होने रहे और ऐसा प्रतीत होता है कि ईसा की पहली वाती सक इसका वर्तमान क्य पुरा हो

महाभारत का रचना-काल—महानारत के विकास में रागावण से भी प्रापिक समय लगा। उसकी मूल कथा तो बाह्यण-प्रत्यों के समय (१००० ई० पू०) में प्रवस्य प्रचलित थी, क्योंकि इसमें कुरकेंत्र, परीक्षित, भरत धीर श्वतराष्ट्र का उस्तित है। जसके बाद घनेक प्रतिमों तक महामारत भी कथा 'मूर्ती' (जारकों) की रसता घर फलती-ठलती रही । उसमें धनेक परिवर्षन होते रहे । ५०० ६० तक (इस्र निवानी की सम्मति में ४०० ६० तक) इसका वर्तमान बृहत्त्वकथ पूरा हो कुका था। इसका कितान संस्करण २०० ६० पू० में माराजाहन यूग में हुआ। उसमें महाजारत में इसके वर्षिक विकास का स्पाद उसमें है। 'जान ने तीन वर्ष तक सतातार परिवास भरके इसकी रचना की, उन्होंने इसे घपने पित्रम वैप्रमामन को सूमाण । वैद्यारपायन ने घर्न ने प्रतीन जनमञ्जय को नया सीमरी बार मोमहर्षण के पुत्र भौति ने यह कमा धीनक ग्रादि कापियों को मुनाई। व्यास के ग्रन्थ का नाम 'क्या' था। इसके इनोकों को संग्रा म,६०० थी, वैद्यारपायन ने इसे महाकर २४,००० इनोकों मा 'भारत' बनाया ग्रीर मील ने भारत में भीर भी शाख्यान, उपाध्यान जीडकर, 'हरिक्म' सामक परिविद्य के साथ उसे एक लाल इनोकों का 'महाभारत' बना गाला।

रामायण का महत्त्व-नारतीय संस्कृति में रायायण का विशेष महत्त्व इस बात में है कि उसने जोवन के प्रत्येश क्षेत्र के, विशेषकः सुहस्य पर्म के, जितने उपन्यत भीर विविध प्रकार के कार्यों लोकप्रिय और मनीरंगक डंग से प्रस्तृत किये हैं, उतने धन्य किसी पन्य ने नहीं किये । यह इनका विकास भंतार है । बादवें पिता, बादवें माता, पादशे पति, धादशे पत्नी, धादशे राजा, आवशे प्रजा, आवशे प्रमात्वा-साराम यह कि गय प्रकार के आवर्त इसमें हैं। सदियों से ने आदर्श हमारे वैपनितक भौर राष्ट्रीय चरित्र का निर्माण करते की हैं। हमारे देश भी सास्कृतिक एकता बा एक बढ़ा कारण नहीं प्रायसे हैं। बाल्मीकि का उद्देश्य ही मर्पाया प्रयोक्तम राम जा चित्रण करना है। रामायन के घन्य परित्र तो प्रधान कव से एक धारत्वों का निवज करते हैं, जिल्लु राम अनेक प्रादशों का पुरुष है। वे पिता की बागा शिरोधार्त करके बन जाने वाले आवर्ध पुत्र, मार्ड के लिए गड़ी छोड़ने वाले धादमें मार्ड, मीता का रामण में उजार करने जाने सादशे पति हैं और अपनी प्राणाधिका प्रिमतमा का नोबानुरञ्जन के लिए परित्याम कर देने बाते बादर्स राजा है। रान-राज्य बाद कर आदर्भ राज्य माना जाता है। भीता भारतीय नारील की माधात प्रतिनिधि है। भावें नलनाएँ हजारों नयों से उनके उदाल उदाहरण का धनुसरण करती था रही है। कीशस्या-जेती माता धीर भरत धीर लक्ष्मण-जैसे भाई सर्वेव हिन्द समाज में धनु-करणीय माने बाते रहे हैं।

महाभारत की महिमा—महाभारत केवल कौरवनाव्यवों के संवर्ष की कथा ही नहीं, किन्तु भारतीय संस्कृति और हिन्दू धर्म के सर्वाभीण विकास का प्रदर्शन एक विकाल विवन-काम है। इसमें उस समय के धामिक, नैतिक, दार्शनिक और ऐतिहासिक आदर्शों का चमूल्य घौर घट्मम संपह है। महाभारत की इस उक्ति में केव-साथ मन्द्रा नहीं कि वह सर्वप्रधान काव्य, सब दर्धनों का भार, स्मृति, इतिहास और चरित्र-विषण की बान तथा पत्रचम वेद है। मानव-जीवन का कोई ऐसा पहलू या समस्या नहीं जिस पर इसमें विस्तार से विकार न किया गया हो। धान्ति वर्व और मनुशासन पर्व ती इसी दृष्टि से सिखे गए हैं। इसीसिए महाभारत का यह दाया सर्वेश संस्य है कि
'वर्स, वर्च, काम और नोंस के निषय में जो इसने कहा गया है वही अस्यत्र है, जो
इसने गही है वह कहा नहीं हैं (विद्यास्ति तवस्यत्र असेहास्ति न तत्ववित्त)।
अहमेंद के बाद यह संस्कृत साहित्य का सबसे देवीध्यमान राम है। विस्तार में कोई
काल इसकी समता गहीं कर सकता। प्रमाणियों का इतियह और मोदेवी मिलाकर
इसका आठवी हिस्सा है। इसका सांस्कृतिक महस्य इसी सध्य से स्थप्ट है कि हिस्सू
यमें का सबसे प्रसिद्ध अस्य 'अयवद्गीता' इसी का बंध है। सारत या भारत से बाहर
कहा कहीं भी हिन्दू संस्कृति का असार हुया, वहां रामायण ने साम नाय महाभारत
का भी अवार हुया। इसरी धर्ती ई॰ पू॰ में मुनानी राजवृत इसके उपदेशों की उद्भुत
करते हैं और घठी गती ई॰ में सुदूर करवीदिया के मन्दिरों में इनका वाठ हीने वसता
है। गतानी यती में मंगोलिया के तुन असनी अगता में हिवस्ता-वय वादि उपस्थानों
का धानन्य सेने समते हैं, दसवी सती में जाता को जोक-भाषा में इसका धमुवाद ही
जाता है।

दोनी सहाकार्य्यों का काल एक न होने पर भी वे प्रधान कर में आखुद-कार्नान संस्कृति के उस काल पर प्रकाश डानते हैं अब हिन्दू घर्म और समाज का अप बाकी सुन्धिर हो चुका था। इसमें भारतीय संस्कृति के सब प्रधान विचार कर्णाक्रम-व्यवस्था, जन्मान्तरबाद, धारमा की प्रमरता, कर्मबाद, ध्यारता और सहिध्युता मिलते हैं। यथाप रामामण धर्मबाकृत पहले काल की दथा का दिख्यांन कराती है तथाप दोनों मोरे तीर से उत्तर वैदिक पुन के यन्तिम भाग की भारतीय संस्कृति के परिचायक है।

#### पार्निक बजा

नये देवता — वैदिक पुन में महाकाल्य-पुन के मर्स में बहा सन्तर मा गया था। पहले पुन मो आहातिक सांक्सी के सुमक दृष्ट, प्रतम, तथा आदि देवताओं का स्थान प्रष्ट करन्य, विभास और वैद्याबण-तेंने देवता लेंके लगे। बहा, तिप्तु, महेश की विमुत्ति का उनके तथा। विदिक्त काल में प्राकृतिक सांक्सियां देवता वनती थीं; ध्रव और पुरम इस पत्र को पान लगे। धींशाम शामायण के मूल प्राम में ममुख्य हैं, किन्तु आप में प्राम के प्राम में विद्या का प्रकृतिक सांकाल के मूल प्राम में ममुख्य हैं, किन्तु आप के प्राम में विद्या करने का एक मुख्य ज्याम लीज निकाला था। जिस सबह पेडिक पुन में सब धेवता प्रकृत करने का एक मुख्य ज्याम लीज निकाला था। जिस सबह पेडिक पुन में सब धेवता एक भागवान की विद्यान प्राप्त की सहायक सीवायों के सुध्य के, उसी प्रकार ने मूल भगवान की तीन मुख्य उत्पादक, भारक और सहायक सीवायों के प्राप्त बहा। विष्यु, महैश के विविच कर्य की। विद्यान सम्प्रदायों की प्राप्ति कहां हो। विद्या से किया गणा। इस पुन में विद्या के प्रकार को प्राप्त के विद्यान सीवायों का प्राप्तान का प्राप्त के स्थामक प्राप्त की का प्राप्त का में प्राप्त की प्राप्त की प्रमुख्य की प्रकार हो। प्रकार की प्रकार हो। प्रकार की प्राप्त की प्राप्त की विद्यान की विद्यान की प्राप्त की विद्यान क

विष्णु ही पासुपतों के बाराब्य देव शिव है (स॰ मा॰ ३/३१/७६ प्र॰) । महासारत के एक ही पर्व में विव बीर विष्णु की सहस्र मार्गी से स्तुति है।

अवित की प्रधानता — इस युग की दूसरी विधेषता अक्ति की प्रधानता है।
वैदिक युग में कर्मकाण्ड पर अधिक वस था, उपनिषदों ने ज्ञान को प्रधान बतलाया,
किन्तु सब भक्ति की महिमा बढ़ते लगी। भक्ति हारा भगवान भी धाराधना करके
उसे प्रमान किया जा सकता था। इस धान्दोलन के नेता ओक्ष्म थे। पहले यह
बतलाया जा चुका है कि धोर धांगिरस ने थीक्ष्म की मंत्र प्रकार के यज का उपदेश
दिवा था। महाभारत के समय गतापुरुषों को देवता बनाने की जो प्रश्रृत्ति थी उसीने
कृष्ण को मी भगवान बना दिया। बाद में उन्हीं की भिना पर बत दिया जाने समा।

धात्म-धान-पणु-पज्ञ के स्थान पर महाभारत में मृत्ति पाने के लिए पारम-यज्ञ, आत्म-संयम और वरिष-शुद्धि पर बन दिया गया है। रामायण के समय तक यजों की काफी महत्ता थी। महानारत के समय भी वे सर्वधा कुल नहीं हुए थे। फिर भी विधारकों ने स्पष्ट रूप से यह कहना शुरू किया कि उन क्रतापूर्ण यज्ञों को करने का क्या लाम, जिनसे कार्य आदि क्षणिक फल प्राप्त होते हैं। सच्चा यज्ञ तो सरय, महिसा, तृष्या, कोध का परित्यान, संयम, वैराग्य धीर त्यान है। इनकी सामना करने बाला यह फल धाल करता है जो हजारों वर्जों से भी मही प्राप्त हो सकता। धालार-शुद्धि सबसे बड़ा धर्म है।

शीताकामस्य-मार्थ-इस पुरामें भारतीय पर्मता सर्वोक्तस्य कव हमें भगवद्गीता में मिनता है। यह दलना महान् है कि दसने सब धयस्पाधी सब प्रमी, नव वर्णों धीर जातियों को समने-सपने किस्वालों के सनुसार मोश पाने की स्थाननाता है। मीता में पूर्व कर्मकाण्डी यहाँ पर बन दे रहे थे, तपस्ती तन की महस्वपूर्ण समजते थे। विष्ठते वर्ग के मत में दुनिया से मुक्ति तब तब वर्ग ही। सबसी भी जन तक कि दुनिया से भागकर योगाम्यास न किया जाम । किन्तु श्रीहरूम ने सम्ब मार्ग का उपदेश दिया। योग की लिखि न तो कच्छ तुप से धीर न ही भीग-विलास मे होती है- निसका प्राप्तार-विद्वार, केप्टाएँ, निज्ञा और जागरण सुनिविक्त है उसी का थीम दुःस दूर करने वाला हैं (६११७)। बीकुरव प्रन्य मीरियों की तस्त्र इन्द्रियों के ध्यापार और काम वृत्ति के तमन पर घरविक बस नहीं देते थे। उनका सी कहना हो पही था कि मैं अमीथिहोधी काम हूं।' वे योग के लिए निष्क्रिय संत्यानियाँ का-मा जीवन नहीं पमन्द करते थे । उसका मन्तरूव तो यह वा कि प्रत्येच काकित की सानं करों का पूरा गालन करमा चाहिए। इसीसे उसे मुक्ति और बहाजान की भागित होगी। महाभारत में कई उदाहरवीं द्वारा इस सिद्धान्त की पुष्टि भी की गई है। वनगर्त में मास वेचने वाले व्याप ने बाह्यण को सहत-शान दिया है (अध्याप २०६-२२४) । इसी प्रकार शान्ति-पर्व में जानीत नामक बनिये ने तपस्त्री बाहाय हो चर पत्तामा कि उसने कनी वण्डी नहीं पारी, इसीनिए उसे बार-जान मिना है

(श्रद २६०-२६३) । गीता की प्रयान शिक्षा फल की बामा कोएकर, निकास युद्धि से बरना करोब्य-गानन करने की है ।

सार्वजीय धर्म-शीना ने न केवन स्वयर्म-शानन पर बल दिया धाँपत् असते। साथ ही उसने मोल का बार वारे समाज के लिए लोन दिवा। बीसा से पहले पुलिस के दो भी भागन थे-पन भीट जात । दोनों का बेदों में प्रतिपादन माने में उनका समिकार केवल बाह्मण, अधिय, बैध्य को ही था । (देन सुन ११३१३४३ मे ) । गीता में पहली बार रिक्यों तथा नीच जातियों को भी उत्तम वित पाने का प्रिवार दिया (११३२) । सम्बद्धांता पारा स्वी, वेश्य, युप्त श्रीप अल्यान श्राहि नियसपारी नीच बंबी में उत्पन्न सभी भीक्ष के वाधिकारी समझे शह। बीवता ने इस क्षेत्र में स्थी-पुरुष, पार्म-सनार्य सभी अवाद का अंद भिटा दिया। गीटा में वसे राजपीस प्रसीत सबसे श्रेष्ठ ज्ञान वहा गया है। इसके साथ ही श्रीकृष्य ने प्रशाविषयों की विविधता की शी स्वीकार किया । यह धावस्थक नहीं कि किसी एक निश्चित छा में ही भगवान की उपासना की बाप । जो सोस ब्लॉहरण की उपासना करते हैं वे सो मोध के सामिकारी होते ही हैं किना श्रीकृष्ण के मतानुसार जो किमी भी सम्य देवता का श्रवापर्वक स्मरण करते हैं, वे भी भगवान की ही अधित करते हैं (गों ० ६१२३) । वे पत्र-पुण्य को कुछ भी गात है भगवान उसे स्वीकार करते हैं। इस प्रकार गीता के सार्वशीम धर्म में विश्वी प्रशास के देवला या पुजा-पद्धति का जियम नहीं । वह जाति, देश धीर सम्बदाय के सभी प्रकार के बनवती से उत्तर उठा हुया है। श्रीकृष्ण ही सरअवतः संबार में सार्वभीन धर्म के पाले प्रचारक के ।

सर्ग का पासन -- गीता तथा महाभारत ने इस बात पर बन दिया कि मनुया का मुख्य कराव्य भर्म का पालन है। धर्म का तात्यर्थ किसी विशेष देवता की पता है नहीं, बिल्ड ईमानदारी से भीर नैतिकता पूर्वक जीवन-मापन करना था। भारतीय दृष्टि से सानार-पुद्धि और धर्म पर्यात है। यह भी स्मरण रखना चाहिए कि धर्म का पालन किसी विशेष लाम के उद्देश्य से नहीं होना चाहिए। उसका पालन धर्म के लिए हैं) होना चाहिए। पुधिष्टिर ने बनिये की भावना से धर्म-पालन करने वालों की चीर निन्दा की है। धर्म के मार्ग पर चलने हुए बड़े काट उठाने पहले हैं। रामामण धीर महाभारत में सबसे धीयक करट धर्मात्माओं -- श्रीरान धीर युधिष्टिर--को उठाने पड़े । फिर भी वे धपने मार्ग से विचलित नहीं हुए। दोनों महाकाव्यों की एक प्रमान शिका वह है कि कठारनो-कठार सकट धीर विचलि में भी हमें धनने धर्म धीर कर्तथ्य का स्मान नहीं करना चाहिए।

दर्शन—इस समय तक छहों भारतीय दर्शनों के मूल विचारों का विकास हो चूका मा, किन्तु धर्मी उसमें कमबदला और मुश्चिरता नहीं धाई थी। इस समय तक वे निर्माणावस्था में थे, उन्होंने पुलक् सम्प्रदावों का अब धारत नहीं किया था। इस बात में सभी मीमोसक वे कि वे वैदिक विधियों का पालन करते थे। सांक्ष्म योग का भनवद्यीता में स्पष्ट निर्देश है। उन धीतों को पूर्वक बतनाने वालों को धाल फर्नात नामसक वहां गया है। त्याप सब प्रवाद के अध्ययन और विचार के लिए भावदयक समझा जाता था। वैद्यास का बहा भी महाभारत में स्थाद निर्देश है।

#### सामाविक जीवन

स्तामिक संगान—इस जाल में वर्ग-व्यवस्था तो थी, विक्तु जात-याँत सही थीं। वालों का विसास सूच-वालों सुमार साला बाता था। अमनद्वीता में बोहरण ने भी स्थव पायों में कहा है कि 'मैंने पायूने में को क्यास्था पुरु, कमें के धायार पर बी है।" इस समय तक यह करने के धायार पर नहीं थीं। वन पर्व में धा बहा गया है कि वहीं कांका बाह्य है कि वालों के कि वालों कि वालों के कि वालों कि वालों के कि वालों कि वालों के कि वालों कि वालों के कि वालों कि वालों के कि वालों कि वालों

विषयों की स्थिति और विवाह-बढ़ति-तालालीन तमान में स्थिते की प्रतिस्थित वद प्राप्ता था गरि 📆 समान में पर्माप्त स्वतन्त्रता भी । गिन् उत्तर वैदिन गुग से स्थियों की स्थिति में जो लाम होना आरम्भ हथा था, वह देन यून में भी बना रहा है। नारी-विरोधी-वर्ष प्रियों के जन्म को कुरा मानता पा (१११५६१११) । जस्हें भारी बुराइयों का मृतः समभता वा (१६१३वा१) । किन्नु दूसरी धोर ऐसे विचारशी को भी अभी नहीं थी जिनकी यह भाग्यता थी कि विकर्षी की प्रतिष्ठा से देवता प्रसन्त रहते हैं । निवर्गों को द्वेची विद्धा मिलती थी। उन्हें बारता पति मुनन की भी स्वतन्त्रता थी । महाभारत के समय में बाठ प्रकार के विवाह--बाह्म, वैथ, धार्म, आजापता, गान्यमं, धासूर, राह्मस धीर वैशाल—अवस्तित थे । इनमें पहुंचे चार ही सच्छे समभी जाते थे। मान्यवं, राजस धौर प्रासुर विवाही का भी कामी रिवान या । युवाल घीर शकुलाता वे गांपचे अवति प्रणय-विवाह हुआ था । राक्षम का अर्थ था कन्या के बलपूर्वक हरून द्वारा किया आने वामा विश्वह । कर्चन की मुमदा-तरण, श्रीमुख्य का विकामी-द्वरण और दुर्गायन का कामगान-सम्मान्द्रण प्रशंके उदाहरण हैं । बासुर-विवाह में बन्मा का पिता वस्पन्न से पन मेता था। माडी का विवास ऐसा ही था । नियोग की प्रका भी इस समय शास्त्र समस्त थी । इन्हीं ने गुणिहिटर बाहि बांच पाण्डव नियोग में उत्पन्न किये थे । बहु-विवात-प्रया पनियों चौर कर-वर्ष में काफी प्रचलित थी। भारतीय साहित्य में वती के उताहरण इसी समय चे मिलने प्रारम्भ होते हैं। माप्रा पाण्य के साथ सती हो नहें भी। बाल विवाह की त्रया भी सुन हो गई थी।

अाम यह समभा जाता है कि पदां-प्रया मुसलमानों के घाणमन से प्रारम्भ हुई, किन्तु यह तीक मही है। रामाध्य धौर महाभारत दोनों में इस बात का स्पष्ट संकित है कि दिश्रमों लामान्य कर से घलत रहती की धौर वर्ष साधारम के सामने नहीं घाओं थी। धौराम ने जब सहमा को धानि-परांका के लिए सीता को सबसे सामने नाने की कहा तो यह धारकां-चिकत हो गए। तब राम को यह नहना पत्रा कि संकट, पत्र धौर विवाह के समय में स्त्री का वर्षन धार्यालकन्त्र नहीं है। दुर्वीधन भी दिल्यों की महानारतकार ने धानुबंध्यप्रधा (शान्य पर्व २६१७४) बहा है। फिर भी महानारत में घल बात की पर्याल्य साली है कि दिष्यों में मध्य-कात की-मी परतक्त्रका और परां-प्रधा नहीं भी। स्वयंवर धादि में वे सबके धामने धाती थी। कुछ विज्ञानों ने पर्व का कारण ईरानी या यूनामी प्रभाव को बतनाया है। धालकत्त विव्य-समाज में स्थिती पत्ति का नाम मही सेती, किन्तु सामायण धौर महानार के समय में दीपदी, सीता, दमपन्ती धौर साविशी धादि पति को नाम निकर कुमान्ते में संकीच नहीं करती थी।

गृहस्य-जीवन में पत्नी का स्थान वैधिक काल की मौति पति के बराबर समझा बाता था। वे पृथ्य की समोजिनी धीर मुली का लीत समभी जाती थी। वे पिठवता के जीवे भावमें का पालन करती भी। सीता, साविवी धीर दमयन्ती धान तक भारतीय स्थियों के जिए धनुकरणीय उदाहरण है।

क्रीयन के धात दृष्टिकोण — वैदिक पुत की भांति इस समय भी जीवन का दृष्टिकीण सामावादी था। माना भी मिना पैटिकोण पर प्रियं जन दिया जाता था। महाभारत में धार-आर इस प्रश्न पर जिवार है कि आग्न प्रश्न है या पुरुषायें ; धीर मान हर थार ही पुरुषायें की अंखता का धित्यादन किया गया है। महत्त्वकाक्षा, नात परित्या और मगोर्च मयत सम्मत्ति के मूल माने गए हैं। 'महत्त्वकाक्षी ही मग्रन धनता है धीर धनता नृत्व भा भीग करता है। देवता भी ध्याने कमें के कारण मग्रन इने हैं। जो व्यक्ति भारत पर भरोता रक्षणर काम नहीं करता यह नपुंचक पति वाली रुपो को बना पदा पूर्वी पहता है।' इस युग के धन्त में ही भारतीय पतीवति में मुख धन्तर धाते नगा था। यन पत्र में बाब के धवनी के उत्तर में एक दर्वी के लिंगिकवता और भाग्य की धन्ता बतामा मग्रा है।

पन मनप भारतीयों ने केरिय धाँर आवार को बहुत महत्ता दी। महाभारते के एक उपाव्यान में बहाताया गया है कि जब प्रज्ञाद ने दन्द का धपना धील दिया शी सम्पत्ति भी उनके पास ने जाने तनी। जब प्रज्ञाद ने उससे जाने का कारण पूछा सो उत्तर पाया—'नध्मा वहीं रहती है जहां भीन, वर्ग धीर सत्य रहते हैं"। राम का कतर-पानन और नुविधिद्य का साय-प्रेम प्रनित्त हो है। मेनस्थानीय प्रभृति विदेशियों ने भी भारतीयों की नाविधिय उच्चमा भीर सत्यविधना की स्थीकार किया है।

### माधिक बना

कृषि—इस पुग में भाजीविकाभी (वृत्तियों) के शास्त्र का सामान्य नाम 'खासी' या। इसके तीन धंग में — कृषि, पशु-पालन और शिल्प। राजाभी का यह कर्तक्य समका जाता वा कि वे तीनी वृत्तियों की उसति के लिए योग्य पुरुष निमुक्त करें। कृषि काफी उसत थी, सिचाई का राज्य की भीर से अर्थन्य किया जाता था। उद्यान-कला (बागवानी) का विकास इसी पुग से आरम्ब होता है। धनी जीवी की पांच वर्ष में कल देने वाले आम के बगीचे लगाने का बहुत शोक था।

पशु इस पुन में भी सम्पत्ति का प्रधान अन थे। क्षांय के लिए बैल धीर बुद्धों के लिए धीड़े सभा हाथी अनिवाद थे। इनकी चिकित्सा भीर शिक्षा के लिए भीमा व्यक्ति नियत किये जाते थे। अज्ञात काम के समय सहदेव ने विराट के यहां गी- विशेषण और नमुल ने अस्व-विशेषण के अप में भीकरों की थी। उन दिनों पशुधी है शिक्षण और चिकित्सा पर हस्ति-सूत्र भीर सहव-सूत्र आदि कई अन्य रने गए। आजकत इनमें से नमुल का अस्व-विद्या-विषयक 'द्यालि-होत्र' तथा 'हस्त्वायुवद' हो उपसब्ध होते है।

शिल्प-शिल्पों में वस्त-व्यवसाय विशेष उन्नति पर था। उत्तर वैदिक पुग से मारतीय साहित्व में कृपास का उल्लेख मिलता है। मोहें नीदकों में भी नृती करहें के सबबेष मिले हैं। दुनिया को कृपास का परिचम कराने वाला भारत हा था। पूनानी इस बात पर झाइचर्य करते थे कि भारत में ऊन पेड़ी पर खनती हैं। दूववी मती तक मारत का वस्त-व्यवसाय बहुत उन्नत था भीर वह दुनिया को डाने की मलमल-जेसा महीन कपड़ा देता रहा। महाभारत के समय में भरव भीर बोल देशों में बोहिया गूरी कपड़ा बेतता था, ऊनी कपड़ी के लिए सावकल की तरह ही काशभीर और कम्बोब (पानीर और बदब्वा) अनित्व थे। रेशमी बस्त्री को अवलन था। सीना, बोदी, लीहा, सीना भीर रांग से अनेक पदार्थ तैयार किय जाते थे। सनुद्र के मीती और दिवाज की बानों से सनक मणिया निकाली जाती थी। इनमें बेहुवं सकते मूल्यवान थी। विभिन्न शिल्यों के प्रोधाहन के लिए राज्य की सोर से नहामता दी जाती थी। सान्तरिक और वैदेशिक ब्यापार प्रधान क्य से बेहवों के हाथ में था। धनी लीग अपने सामान के याताबात के लिए गीमियी (बजारी) को रजते थे। साल की बलाई पशुसी तथा वे ल गाड़ियों से होती थी। विदेशों के साथ सभी व्यापार बहुत वक्तत नहीं था।

### राजनीतिक जीवन

इस समय प्रधिकांश भारत में राजतन्त्रात्मक बासन-प्रणाली प्रवस्तित थी। राजा कुल-कमागत थे। उनका मुख्य कार्य प्रकृति-रंजन समका जाता था। उनकी सक्ति तथा प्रधिकार सर्वथा निरंकुश हो यह बात नहीं है। राजा राजकीय कार्य 'स्त्रा' की सहायता से करता था, इसे हम वैदिक दुव में भी देख पूके हैं। इसमें का तो राज्य के सब लाजय योजा गांते में (११२०), या यह एक प्रकार की युज परिषद् होती भी। इसमें राज्य-गरिवार के ध्यांका सेनापित तथा धन्य मैंगिया प्रियाणी (११४०१०) सांध्यांतत होते थे। कई बार परामधं-दाताओं से पुरोहित भीर जनता के निस्त को के धांतिनिध भी सांध्यांतित किने जाते थे (बार पर १२१६६) । राजा के प्रमाद सा गणती करते पर उसके परामधंताता उसकी अलांना करते में सकोंच महीं करते थे। राजा को बाह्यणों भीर जनता की इक्छा का भाषर करती पहला था। यह माना जाता था कि राजा भीर प्रजा में एक प्रकार का समभीता है। राजा प्रजा का प्रमुरंजन थना रक्षण करता है भीर उसके बदले में वह प्रजा से कर केता है। शाबीन नाम में राजा पूर्ण ने राजपंती पर बैटते समय क्रियों के सम्भुव अपन की भी कि भी जब तब जीवित रहेगा, भी कार्य भमानुकूत होना वहीं कर्षणा। मह प्रतिज्ञा सभी राजाभी पर नाम समभी जाती थी। बात्यस्वारी राजा के विकक्ष विद्याह तरके उसे पर-व्युत कर दिमा जाता था। 'जब राकक्षेप-का, राजा केन ने जना पर परगाचार किये तब ज्ञांपियों ने उसे गहीं ने उतार दिया।'

राजा के कर्तक्ष — महाभारत में राजा के लिए खनेक उच्च चादर्ज और कर्तक बताने नए हैं। उसे निर्तेशों पर अस्थानार नहीं करना चाहिए। अन, बचन खीर सरीर से ज्यामानरण करते हुए 'अपने पुन का भी अपराम लमा नहीं करना चाहिए। राजा का धर्म है कि जहां एक धीर वह साधारण प्रजा को मुखी करें, नहीं उसे दूसरी घोर 'क्साने, धनात धीर बूढ़ों के भी धीम पाँछना' छन्तित है। विज्ञानों से उपने सुनकर उसे उनका पालन करना चाहिए, जो ऐसा करते हुए स्वेन्द्र्याचारी नहीं बनता 'प्रजा उसी के बच्च में रहनी है।' उसका कर्तक प्रपान सेना, कोम घोर व्यापार को बढ़ाना तथा प्रजा के कच्च-निवारण करता है। बेकार, निर्मत धीर अपविश्वों को पालन-पोषण भी उस राजा का कार्म है। खाजनल रसके निए बरिड-पोषण के नियम (Poor Lana) बनामें जाते है। उस नमय भी धनाय, वृद्ध निस्महर्य तथा विभवायों को रखा तथा उनकी धाजीविका का प्रवत्य राजा का कर्तक्ष माना जाता गा।

कर-पद्धति — राज्य की धाय के प्रधान कीत भूमि की उपक, क्यापार, कार्ती,
समूर्ती तथा नर्तों की उत्पत्ति पर नमाये गए कर थे। कर-नंपह के लिए काफी जटिन
अवस्था थी: एक. इस. बीस. सी घीर हजार धार्मों के प्रकर्मर धाने दोन का कर
वयन करके उपर पहुँचाने थे। कर का उद्देश्य प्रधा की सूख-समृद्धि घीर रक्षा ही
समना जाता था। कर क्याते हुए इस बाल पर पूरा ध्यान रखा जाता था कि निर्मेन
के बनी कर सभी पर कर का भार उचित धनुपान में पर्ने, कोई भी उससे बिना न
रह आए। लीम ने प्रकर काजा की बहुत कर कहाकर धपने घीर राष्ट्र के अधनाम
पर कुटाराधात नहीं भारना चाहिए। "कर बहुत बढ़ा देने वाले राजा से प्रका देव
करती है। इस प्रधार नाजा की स्वार राज्य जाने का भाग बना दहता है। राष्ट्र लो

जगहा समक्षकर ही प्रका पर कर लगाना चाहिये। गी को प्रस्कि यह सिने से बगहा भी बाम का नहीं रहता। इसी प्रकार प्रचा पर श्रत्यधिक कर लगा देने से राष्ट्र की साम बहुत कम हो जाती है। राजा की चाहिए कि वह प्रत्येक नागरिक, राष्ट्रवासी, उपनिवेश तथा प्राप्ति देशवानियों से प्रमुकम्पापूर्वक सम्प्रधित सब उचित करों की प्राप्त कर से (साक दशहेशारण)।" उस समय भी राजकर्मचारी रिश्वतगीर गौर सुटने वाले होते थे। राजा का यह कर्तव्य बताया समा है कि इस प्रकार के व्यक्तियों की वह प्रजा की रक्षा करे।

संगय-अवस्थ- विदेशी बाक्सणों से रक्षा शया युद्धों के निए राजा विशास संगाएँ रखते थे। यह स्थायो धौर स्वयसेवक थानी अकार की होती थी। सेना के खार शक्त होते थे—पदाति, पश्च, हाथी धौर रच। उत्तर विदेक युग तक हावियों का नवाई में अयोग नहीं था. यह सम्भवतः इनी पुन में शुरू हुया। आरक्षीयों ने इसका अयोग यूनानियों, वैरानियों और तुकी से सीका। सेना के जार शक्तों के अतिरिक्त कई खावस्थक और शहायक विभाग भी के—इनमें सातायात, नो-सेना और गुप्तवर विभाग में। पदायकारियों के मुख्य एपियार तलवार और डाल होते थे। यदा का अयोग बन्द-पुद्ध तथा होथियों की कहाई में होता था। ध्यवस्थाही तलवार और आजा रखते थे। रख पर बैठकर लड़ने वालों के प्रधान बस्त प्रयुव-वाण होते थे। बद्धम का प्रयोग सब करते थे। महाभारत में परिष्य शोगर, भिन्दियाल रिष्ट, श्रमध्मी, भुगुण्डी स्थाद स्थान प्रवार के सस्त्रों का वर्शन साता है, जिनका स्थार्थ स्वस्थ प्रव तक आत नहीं हो सका। उस समय संव-शक्त से चानिय, वायक्य, वायक सोद स्थान व्यक्त के विविव वाण क्षेत्र काते थे; सेना के सुची, सकर, वक्षाद स्थान क्यह बनाये जाते थे।

इस काल की एक विशेषता वर्तमान धनाराष्ट्रीय युद्ध-नियमों की सीति कुछ उल्लेखनीय अवस्थाएँ भी। कीरय-पाणाओं ने युद्ध में पहले वे नियम बना निए के कि नियमस्था, निरम्बन धीर युद्ध में पीट दिसाने वाले पर पहार नहीं किया जावेगा, 'अहार करने से पहले उसकी मुखना दे दी जावेगी, विश्वास दिसाकर समा पबराहट में डालकर प्रहार करना नया एक दूसरे की समना ठीक नहीं। उस समय के धार्मी के बीवन का प्रचान बनेय धर्म का पालन करना था, धनः युद्ध में भी ने छल-कपट की बन्धिन समझने थे। उस समय पुद्ध भीर प्रणय में सब-हुछ ठीक होता है का सिद्धाना बादमें नहीं बना था।

वैकातिक दक्षति— इस शुन में ज्योतिष, विकितात्यास्त्र, पशु-विद्याः रण-कता, धनुवैद गौर स्थापत्य की सन्धी उर्जात हुई यो। क्योतिष में धनी की गति तथा विश्वति के बारे में उन्हें पर्योप्त ज्ञान था। चिकित्सा घीषांवयों तथा मंत्री द्वारा की करती थी। गहरे-के गहरे पाव भरते का भारवर्ष बनक प्रभाव रखने वाली 'विमान्यकरणी' कीयांव को खूब प्रमीग होता था। गीओ, योओ, हाविषी की नस्त उपन करने तथा बीमारिमी को दूर करने के तिए धनेक शास्त्र बने हुए थि। गैनिक कता तथा घनुबैद की उसति

अपर निरिष्ट शास्त्रों से मिलती है। स्थापत्य का सर्वोत्तम उदाहरण मय वानव द्वारा निमित पाक्तवों का राज-प्राताद या जिसमें जल में स्थल का और स्थल में जल का भोजा होता मा। उस समय तक भारतीय मुक्तों में जीव की सत्ता को जात कर चुके से। (बार्तित प० छ० १८४)।

उपसंहार—यह युग भारतीय इतिहास के स्वर्ण युगों में से है। रामायण तथा
महाभारत हिन्दू माजार-विचार की बाज तक भाषार किला को हुए है। ये दोनों
उज्ज्ञानतम क्य में हमारे सामने उन पामिक, दार्शनिक धीर नैतिक बादशों को रलते
है जिनके भनुसार हुगे भगना जीवन विताना चाहिये। इनमें किसी सम्प्रदाय और
बाति का बंधन नहीं है। धारमा की धमरता, क्षमंत्राद, पुनर्जन्म भीर पहिना इसके
मूल तत्व है। पामिक धौर दार्थनिक विचार के क्षेत्र में भगवदगीता में वो ऊँची
खड़ान ली गई है वह विश्व-इतिहास में अनुपम है। भौतिक क्षेत्र में पुद्ध-नीति,
परवास्त्र, प्राकृतिक विज्ञान, शिक्य, वाणिज्य धौर व्यवसाय की वृष्टि से भारत ने
बहुत उन्नति की धी, किन्तु सामाजिक भाषार इस समय काफी धवनत था। युधिव्यरवैसे धमेराज युत-जैसे दुव्यंतनों का धिकार होते थे। भरी समा में डीपदी का सपमान
सह सूचित करता है कि नारी की स्थित भी समाज में गिरने लगी थी।

# जैन और वौद्ध धर्म

षामिक पान्ति-एठी श॰ ई॰ पु॰ में भारत में एक प्रवल धार्मिक कान्ति हुई । इनके प्रधान नेता वर्धमान महाबीर धीर गीतम बुद्ध थे । इस काग्ति के मुख क्टन ये-वाजिक कर्मकाण्य की निरमेकता, वेदों की प्रामाणिकता का तथा पासुम्मी की प्रमृता का विशेष, नैतिकता और तपस्या का महत्त्व । वेद, पारमा और ईरकर में विश्वास न रखने से इन्हें नास्तिक धर्मान्दोलन बहा जाता है। इन्होंने स केवल भारत के किना संसार के दिल्लास पर कई शतियों तक गहरा प्रमान वाला। वास्तव में यह कई वाली पहले प्रारम्भ हुई प्रवृक्तियों के मूर्च रूप थे। इनकी जड़ उपनिषयों के असव में जम चुकी थी, अनेक बोधिमत्त और तीर्थ कुर इसे अपने जीवनों से सीच चुके थे। बोड-प्रत्यों से जात होता है कि छड़ी ग्रं० ई० पूत्र में स्वतन्त्र चार्मिक सीर दार्घनिक विचार काफी विवस्तित ही जुके थे । ब्रह्मवास सुकत के धनुसार उस समय ६३ जनग चन्त्र थे। इनके विकास का प्रधान कारण यह प्रतीत होता है कि उस समय की दी प्रधान विभावधारमारे-बाह्मण-वर्धी का मामिक वार्मकाव्ह और उपनिषयी का आन-माने माधारण जनता की धावश्यकता को पूरी नहीं कर गर्को भी। यहाँ के निरुद्ध वप्रतिपदों ने जबर्दस्त बावाज उठाई थी और यह भीषणा की वी कि संसार-सागर की पार करने के लिए यह फटो नाव की मौति है। किन्तु इसके विरोध में उन्होंने किस जान और बद्धाविया पर बत दिया था, यह केवल बुद्धिजीको वर्ग की ही प्रभावित कर सवाती भी । भाषा एवं जनता के लिए बाडम्बरपूर्ण यम और रहस्यवाद से प्रोत-बीत उपनिषद समान रूप से अटिन एवं दुर्वीत में, कह सरल, पालार एवं अभित-प्रधान धर्म के लिए तरन रही थी। इनमें पहली वो आवस्यकताएँ बीख जैन यमें ने पूरी की भीर तीसरी मिला अवात पीराणिक पर्म ने । इस घरताय में जैन भीर बीज-वर्ग का क्लीन किया जावता भीए सनने में हिन्दू वर्ग का।

क्षेत्र धर्म का व्यक्तिनीवः महागमा पारवं - जैन धर्म के संस्थापक प्रायः वर्धमान महाबीर माने वाले हैं. किन्तु जैन मनुस्ति के अनुसार वे व्यन्तिम धीर वीवीसर्वे तीर्थ कुर थे। जनमें पहले २३ जैन-धर्म-मुभारक हो भूके थे। जैन-धर्मों में इनके इतने धीनक प्रस्तुक्तिपुरी बर्मन है कि प्रमानास्य विद्यान इनमें से केवल २३वे गीर्थ पुर महात्या पार्थ को ही एतिहासिक स्यक्ति स्थीनार करते हैं। महात्या महाबीर के २५० वर्ष पहले दशी स॰ ई॰ पु॰ में बन्होंने बाराणतों में अन्वपति राजा की वामन मामक रांनी से जन्म लिया। तीन वर्ष की सायु में बैराम्य उत्पन्न होने पर राज-पाट का परित्याम किया । ६३ दिन की घीर तपस्या के बांद उन्हें ज्ञान प्राप्त हुसा । छन्होंने उसका प्रचार करना शुरू किया । ७० वर्ष तक धर्म-प्रचार करके उन्होंने पारवंताम पर्वत पर मोक्ष-वद पाप्त किया । पार्च की मुख्य शिक्षाएं घाँहसा, सत्य, धरतेय भीर प्रपरिश्रह जत का पास्त भी । में चातुर्याम कहलाती हैं । इसमें कोई संदेह मही कि पार्ख की इस शिक्षाओं में कोई सवीमता नहीं थीं। वैदिक यहाँ की पशु-हिना के किरुड 'मा हिस्यात् सर्वभूतानि' की लहर बड़ी प्राचीन थी । किन्तु पार्थ ने पुराने धादशों को मानते हुए सीन नई वार्त की-(१) उन्होंने धर्म का प्रचार प्रारम्भ किया । उनसे पहले यज-मान का लिएत्कार करके तपस्या करने वाले अमण सवस्य थे, पर ने समाज में उसका उपदेश नहीं देते थे। उपनिषदों में हम शिष्यों को पालमीं में गुरुकों के पास जाता हुआ देखते हैं, किन्तु पुरु अपने सिझान्तों का प्रचार करने के लिए अमण नहीं करते थे, पार्व ने अवार की परिपादी को प्रारम्भ किया । (२) पुराने ध्वमण प्रहिसा-धर्म का पालन तपस्या के एक धंग के रूप में करते थे, वे इसे सर्वमाधारण ने लिए सावस्थक नहीं समभते थे। पार्व ने बहिसा तथा सना यामीं को ऋषि-मुनियों के भाषरण तक ही भीमित न रखा, किन्तु साधारण जनता को भी इन्हें धपने जीवन में हालने का उपदेश दिया। (३) महात्मा पार्व ने घपने जबीन धर्म के प्रचार के लिए संध बनाया । युद्ध के समय के सब संधों में जैन साधु-साहित्यों का संघ सबसे बढा या ।

महारमा वर्धमान महायीर-महारमा भारतं के २५० वर्ष बाद चौतीसवें सीर्धकर बर्धमान ने ४३६ ई० पू० में कुण्डवाम वैशाली (बायुनिक बसाइ जि० मुजपकरपुर) के जातूक नामक साविय-कुल में जन्म लिया। उनके पिता निदार्थ धीर माता त्रियाला थी । उनकी प्रवृत्ति सांसारिक जीवन की धोर न बी, तीस वर्ष की अपस्या में, (४०६ ई० पू०) अपने पिता की मृत्यू वर, अपने आई के राजगृही पर बैठने पर उन्होंने गृह-परित्याम करके माठीर तपस्या आरम्म की । १२ वर्ष के उस सव के बाद उन्हें १३वें वर्ष पूर्ण शत्य आन की उपलब्धि हुई। उन्होंने धपने आन का क्रमार क्रम क्रिया (४६७६० पुर्व) । सनुवासियों ने उन्हें महाबीर क्या क्रिन (क्रियेता) की छवाबि दी, लोगों ने जनके सम्प्रदाय को निर्धन्य (बन्धन-धुका) कहा । सपने सिद्धारतों का प्रचार करते हुए ७२ वर्ष की घाद में उन्होंने वालापुरी में निर्वाणपुर पामा (४६७ ई॰ पू॰) । उनकी प्रधान विकार्त पावर्व की हो थी, किन्तु उन्होंने इनमें कुछ बातें बढ़ाई । महारमा पार्व चातुर्वाम (धहिला, सरध, घरतेय, प्रपरिवह) पर बल देते में, बन्होंने बनके साथ बहाचये को भी बात्ययक कत बना दिया । अपरिवह पर अस क्षेत्रे हुए जन्होंने दिगम्बर रहने का बादेश दिया । मनथ बादि देशों में जनकी विशामी का बहुत कर प्रचार ही गया, कलिए भी उनका अनुवाबी बना, उनके नियांच के बो-एक गती के भीतर ही पश्चिम भारत में भी जैन-पर्म की बुनियाद प्रधः

गई। मनेक उतार-चवानी के बाद भारत में बान तक उनके सनुपायियों की एक भक्ती संख्या है।

महास्मा एड १६७-४८७ ई० पूर-सीज-पर्म के प्रवर्तक महारमा बुद महाबोर के समकालीन थे। कपिलवस्तु के राजा शुद्धोदन के घर सुन्धिनीवन (कम्मिनवेर्ड) में उनका जन्म हुया । वे बचपन से गम्भीर एवं चिन्तनशील प्रकृति के में । पिता ने १= वर्ष की धांसु में उनका विवाह कर दिया । किन्तु इससे उनकी प्रवृत्ति नहीं बदली । छोटी-छोटी पटनाएँ उन पर गहरा प्रभाव डालती थीं। ऐसा प्रसिद्ध हैं कि रथ में सेर करते हुए पूढ़े, बीमार भीर मृत व्यक्ति को देखकर उनका मानसिक समन्तीय बढ़ा, घन्त में प्रसम्बद्धुल सन्वासी देलकर उन्हें उतके हुल का मार्ग मुमा । उद्य वर्ष को प्रापु में अपना पुत्र होने पर, वे मृहस्य और राज-पाट के सब पुत्तों को नात मारकर घर से निकल पड़े। यही उनका 'महानिनिषकमण' कहलाता है। पहले कुछ समय तक उल्होंने राज गृह के दो प्रधान दार्शनिको मालार कालाम मौर रामपुत्र से शिक्षा प्रहण की। किन्तु इनसे उनकी शान-पिपासा सान्त नहीं हुई। बार्स-मार्ग से ऊदकर वे ज्ञान-मार्ग की धोर वहें, किन्तु यहां उन्हें सूची दिमानी कसरत ही दिसाई दो । इसके बाद, उन्होंने तपस्या का मार्ग पकड़ा । पांच साथियों के साथ गया के पास उरुविस्व में उन्होंने ६ वर्ष तक भीर तपस्या की, पर फिर भी धान्ति नहीं मिली। बहुते हैं एक बार नाचने गाने वासी स्थियों इस जंगल में से गुजरी: उनके गीत की व्यक्ति गीतम के कान में पड़ी, ने या रहा थीं 'बपनी बीणा के सार को बांधक श्रीसा म करों, नहीं को वह बजेगा नहीं, यसे इतना अधिक बसी भी नहीं कि वह दूट जाय ।" इसमें शीतम को यह जान हुआ कि वह कपने जीवन के तार एकदम कसे जा रहे हैं, इस तरह कराने से जनके टूटने की सम्भावना है। उन्होंने तपस्या का मार्ग छोड़ दिया। उनके सावियों ने समन्ता कि वे लपस्या से हर गए हैं। वे उन्हें बोहकर बनारस चले गए । यम भीर-भीरे स्थास्थ्य-लाभ करते हुए उन्हें एक दिन एक शीयल के पेड़ के नीन नेंठे हुए बोध (शान) प्राप्त हुआ। उन्होंने निश्चय किया कि जनता की यह ज्ञान वेकर उसके दुःस दूर किये जाये। मधने पहले सारमाथ (बनारस) में उन्होंने अपने पांच साधियों को उपदेश देकर 'धर्म-चन्द्र-बन्तंन' किया। सब लीमों की प्रवत्या देकर भिन्न बनाना शुरू किया तथा उन्हें सर्वत्र प्रथने उपरंगी का प्रकार करने की विकार दी । ४५ वर्ष तक वे स्थव क्षणने सिद्धान्तों का प्रसार करते रहे और अन्त में ५० वर्ष की धातु में उनका बुजीनगर (बर्समान कृतीनारा वि ॰ देवरिया) में महा-परिनियांण हमा (४०० ई० प्र०)।

महारमा बुद्ध को शिक्षाएँ—महारमा युद्ध ने जिस धर्म का उपरेश किया, बहु प्रधान क्या में स्थानार-प्रधान था। उसकी प्रधान शिक्षाएँ निस्त की — (१) मध्यम भागे—उन्होंने इस बाह पर कत दिया कि मनुष्य की न तो भौगवितास की सर्हि में फीसना माहिए और न कठीर तपस्या की शति का सबनन्दन करना चाहिए । दोनों स्रतियों को छोडकर मध्यमाने पर भवना चाहिए ।

- (२) चार साथ सस्य इस दुनियों में चार महान् सत्य हैं (क) संसार दुन्तमय है. (स) दुन्स का कारण नृष्णा है. (ग) शृष्णा के निरोध से दुन्त का निरोध होता है, और (प) इसका उपाय संस्टीन मार्ग है।
- (३) शब्दोन मार्ग-वह निम्न ग्राठ वार्ती का पालन करना है—सत्य दृष्टि, सत्य भाव, सत्य भाषण, सत्य व्यवहार, सत्य निर्वाह, सत्य प्रयतन, सत्य निर्वार और सत्य भाव।

बुद्ध की जिलाओं को ज्यान पूर्वक देखने से प्रतीत होगा कि बुद्ध ने उस समय के प्रमान भामिक सम्प्रदानों से घसहमति प्रकट करते हुए, प्राना नवा मत चलावा सीर वह सपना व्यावहारियता और कियात्मकता के कारण प्रधिक सफल हुमा । महात्मा बुढ यजावि के विरोधी वे और उन्न तारवर्षा के भी। समुक्त निकास में उन्होंने एक कर्मकांच्यी बाह्यण को कहा है-िहे बाह्यण सुम यह मत समसी कि परिचला बॉल्न में समिया वालने से होती है, यह ती बाह्य बात है, इसे छोडकर मैं तो अपने भीतर अस्ति जलाता है, पास्तरिक प्रज में खुवा (भी वालने का चरमच) वाणी है और हृदय ही यज-वेदी हैं।" प्राचीन बीद-पंथीं से यह स्पाट है कि वे यजी का बड़ी, किन्तु बज़ों की पत्-हिंसा का विरोध करते थे । जैन धर्म से उनका मीलिक मतभेद था । जैनो के पत्र महायत मिपेवात्मक थे, वे बाठोर तपस्या में विद्वास रसते से, उन्होंने प्रतिसा को बहुत प्रतिक महत्त्वं दिना ना । बुद्ध प्रतिसा, प्रस्तेयः, बहुन्वयं बादि का 'सम्बक् बोबन' में ही बन्तर्भाव करते थे । उनके लिए बहिसा कोई एका-लिल धर्म नहीं था, जैनों में सहिया का विचार जिस परावताका तक पहुँचा उत्तना बौद्धों में नहीं । जैनों के मतानुसार मांस अभव्य या किन्तु बुद्ध कुछ क्षत्रभाओं मे इसे जिल्लू के लिए भी प्रथम समझते थे। दुब का संमुचा दृष्टिकीण प्रत्यान व्याव-ष्टारिक था। बही-कारण है कि बौद्ध धर्म को अधिक सफलता मिली। जैन पर्म की प्रवान विशेषता कट्टरेस् थी, उन्होंने सगते धर्म को २॥ हजार वर्ष के सौधी-वानी में भी बर्राक्षत रजा है, उनेका अवार सारत में ही हुआ, फिल्कु कितना हुया वह ठीम क्य में बना रहा । बीब-वर्ष में वही परिवर्तनशीतता और बदारता थी । इससे उसे भारत धीर विदेशों ने बड़ी कुलता मिली, बिन्तु बन्त में इस देश में उसके बनुपायी हिन्दू पर्म से ही जिलीन ही गए।

बीड थर्म का विकास— रेट ई॰ पू॰ में महातमा पूड के निर्वाण के बाद संघ में बुढ को गिआयों पर विवाद उत्पन्न हो गया, उन्होंने पपना कोई उत्तराधिकारी नियत नहीं किया था, बतः उनके सबसे पुराने विषय काश्यय ने बुढ के बचनों का प्रामाणिक संबह करने के लिए राजपुद में पहली गया युलाई धीर इसमें बुढ की गिजाओं (विपिटक) का पाठ किया गया। इन्हें विपिटक (तीन टोकरियां) कहते

ना वह कारण था कि बुद्ध के उपदेश तीन आगों में बाँट गर्प थे। (v) किस-पिटर-इसमें बीड भिक्षपी तथा संघ में नियमी मा अतिपादन था। (२) सन-विदय-इसमें बुद्ध के पार्मिक उपदेशी का संग्रह था। (६) अधिनाम-विदय-देशमें धर्म-सम्बन्धी घारमात्मिक प्रश्मी का विकेचन था। यहली अहासभा के सी वर्ष बाद हुए भिल-निममों के सम्बन्ध में पुनः विवाद उत्पान हथा, उसके निर्माय के लिए वैष्ठ ईं पूर्व में दूसरी बीद महासभा जुलाई गई। नियम भग करने वासे फिलाओं को संघ से बाहर निकास विमा गया । इन्होंने महासाधिक नाम ने अपना नया समुदान स्थापित किया । उनसे ज़िन्त बाकी बीद 'बेरवार्टा' कहनाये । बीदा मर्मे का विशेष उत्कर्ष प्रसीक (२७२-२३० है० पू०) के समय में हुआ। विजय-विजय के बाद यह बीट बना धीर उसने बीट धर्म के प्रचार के लिए परा अवल्न किया, आस्त के विभिन्न भागों, पश्चिमी एशिया, मिस, पूर्वी पूरोप, लंका के राजायों के पास धर्म-अचार के लिए दूत भेंचे । संका जाने वाले तो उसके पुत्र भीर पूर्वी महेरड और समिना थे। बीज धर्म को विश्व धर्म बनाने का श्रीर उसी को है। उसी के शासने-काल में तीमरी बीद महासमा हुई (२५४ ई= व०)। बीद अवारती के ताय 'जिपिटक' सका पहुँचा और पहुली बा॰ ई॰ पु॰ में उसे लिपियत लिया गया, मीर्य साम्राज्य के बाद भारत पर गुनानियों, धार्की, बुद्धाणों के धालमण हुए । इनमें ने मनेक राजामी ने बौद्धपर्म को स्वीकार किया और उसके प्रचार का प्रवस्त किया। इनमें यनन राजा निमाण्डर घोट बुवाण गर्पात कनिएक (७=-१०० ६०) विद्येष रूप में उपनेसनीय है। कतिक के समय बीड सब में मनेश प्रकार के विवाद अपन्त हों गए, इनका अन्त करने के लिए चौची महासचा बुनाई सई। इसमें जिपिटन पर प्रामाणिक भाष्य सिंवा गया और इसीके आधार पर बाद में पहायान का विकास हमा ।

महायान का प्राविभीत — बीड-ना का सगटन प्रजातन्त्रात्मक होने से, उसमें कीई नेन्द्रीम नियासक सला नहीं थी, सतः उसमें कुछ भी मतनेद होने पर नय सम्प्र-दाय स्थापित हो जाते थे। बीड-प्रथों में १८ सम्प्रदायों मा निकासों का उस्तेन हैं। इसमें होनपान और महायान प्रथान है। बुढ की मूल शिकाणों की मुन्धित रक्षमें बाता और उन पर बाचरण करने वाला सम्प्रदाय हीनवान है, इसमें नई विदेशकाओं भीर परिवर्तनों से महायान की उत्पत्ति हुई। पहले का प्रचार नमी, तका और स्थाम में है तथा दूसरे का नेपाल, तिष्वत, चीन वापान और मगीनिया में। हीनवान और महायान के नाम का अंग महायान के जन्मदाता नामाई में को है। बीडों में युद्धान-प्राप्ति के दो प्रधान माने हैं—(१) प्रत्येक मुद्धान, (२) सम्प्रन सम्बुद्ध यान । प्रश्ले का सर्भ ऐसे बीड-निक्षों में है जिन्हें नेवल करने लिए बोध होता है और इसमें हुतरे मार्ग को खेट उद्दरावर उसे महायान कहा गया। महामानी बीधिसत्य बनने पर बन देते थे। बीधिसत्य में व्यक्ति है वो कुत्र बनने का

प्रयक्त कर रहे हैं। बोधिसत्व बनना वड़ा कठिन या, पतः महावान ने धवली-कितेक्वर धादि बोधिसत्वों में विश्वास तथा उनकी मूर्तियों की पूजा से मुक्ति साती। इन्हीं से बाद में मन्यपान धीर वज्यसन का निकास हुआ। महामानियों ने लोक-श्रियता की दृष्टि से पानि को छोड़कर संस्कृत का बाध्य लिया। घतः हीनवानियों से इनके प्रधान नेद निम्न थे—(१) बोधिसत्वों में विश्वास, (२) बोधिसत्वों की मूर्ति-पूजा धौर भक्ति, (३) संस्कृत का प्रयोग। इनके घितिरकत दोनों पानों में धाष्ट्रयात्मिक एवं दार्शनिक प्रकों तथा मुद्ध के बास्तविक स्वरूप पर मौजिक मतमेय थे। विदेशों में, विशेषतः मध्य एशिया तथा चीन में, बौद्धपर्य के प्रचार का श्रेष महायानी बौद्ध-मिलुधों को ही है।

बौद धर्म प्राचीन काल में धपने प्रचार-कार्य में वहां सफल हुया, इस समय मानव जाति का तृतीयांश बौद्धधर्म का उपासक है। यतः इसकी लोकप्रियता और सफलता के कारणों पर प्रकाश डालना ग्रायध्यक जान पहला है।

## बौद्ध धमं के धाकवंण

- (१) बौद्धवर्ष की लोकप्रियता के कारण—बौद्ध वर्ष ने कई विशेषताओं से जनता को यपनी धोर प्राकृष्ट किया था। अगवान बुद्ध के उपदेश उस समय की लोक-भाषा (पालि) में थे, उनकी शिक्षाएँ उपनिषदों के उपदेशों की भीति पूष्म पीर पालिक कर्मकाण्ड की भीति जदिन न होकर प्रायन्त सम्म थीं। बुद्ध प्रायन्त पपने उपदेशों में मुन्दर दृष्टानों का प्रयोग करते थे, इनते में बहुत मुक्षेष हो जाते से। बुद्ध डारा प्रतिपादित सावार-प्रधान धर्म के डार मचके लिये खुचे हुए थे, उसमें बाह्मण, सुद्ध, न्त्री-पुरुष सब बरावर थे, किसी प्रकार का वर्ग्न-भेद, ऊँच-नीच या लात-पात नहीं था।
- (२) प्रचारकों की सनवक लगत—भगवान युद्ध स्वयमेव आदर्श प्रचारक से। उत्थान चीट प्रप्रमाद उनके जीवन का मूल मन्त्र था। ४५ वर्ष तक वे स्वयम स्वयने सिद्धान्तों का प्रचार करते रहे तथा ध्यने शिल्पों को 'बहुबन हिताब, बहुबत मुखाय' का संदेश सुनाने की प्रिरणां करते रहे। उनका यह मीलाप्य था कि उन्हें प्रस्थन्त उत्साही सनुपायों मिले। विस्थ के इतिहास में किसी भी महापुरुष के धर्मु-स्वामियों ने सपने मूख के धारेश का पालन करने में इतना उत्साह, इतनी सत्यवस्ता और इतना स्थाम प्रविधात नहीं किया, जिंदना गीतम-बुद्ध के शिष्मों ने।
- (३) राज्याश्रय बौद्ध धर्म का विष्य-व्यापी प्रसार समाह समीच के प्रमत्नों से हुआ तथा मिनाण्डर, कनिष्क तथा पानवंशी राज्यामी के संरक्षण दर्वा समर्थन से इसे बहुत बन मिला।
- (४) संब-व्यवस्था—गीतम बुढ ने प्रजातन्त्र की पढ़ित पर प्राप्त संघ की संघटन किया था, वे संघ महत्ती महिया नहीं थी, बपनी सोग्यता से इनसे कोई भी

व्यक्ति उच्चतम वय पा सकता था। संव ने बौद्ध वर्ग की उत्तित और विकास में बड़ा माम निया। इसे नागार्जुन, यसंग, वसुकत्यु, धार्यदेव-जैसे पुरस्थर विद्वान, बोधि वर्म, बीधिकर श्रीमान-जैसे प्रचारक, धर्मकीत्ति धौर दिङ्नाग-जैसे बाद-विवाद-महारभी, विस्मुत्त्रसेन, कमलबील-जैसे लेखक, कुमारजीव, जितमित्र-जैसे धनुवादक उत्तन्म करने का श्रेष है। दनसे एशिया के बढ़े आग की प्रकाशित करने वाले बौद्ध ज्ञान का धानोक धादुमूँत एवं प्रसारित हुखा।

### मारतीय संस्कृति पर बौड धर्म का प्रभाव

- (१) कलाओं की उन्नति—बीड धमें ने हमारी संस्कृति पर प्रधान कप से निम्न प्रभाव वाले—बीड धमें के प्रमान से प्राचीन भारत में मूर्ति, वित्र, स्वापत्य सादि कलाओं का उच्चतम विकास हुआ। पुराने जमाने में कला धमें की चेरी थें। वैदिक युग में इसका अधिक विकास सम्मन न था। उस समय के धमें का प्रधान तत्त यज्ञ थे। यज्ञ करने के लिए विद्याल एवं मन्य मन्य बनाये वाते थे। यून माई जाते थे, किन्तु इनकी सायु पत्र की समाप्ति तक ही होतों थी। उस समय कला के विकास का कोई स्थायी सामार न होने से उसकी विशेष उन्नति नहीं हुई। बीडों के स्तून और विहार स्थायी थे, यतः उनके साथ्य से सभी कलाएँ बहुत उन्नत हुई। प्राचीन मुत्तिकला की स्रनेक सुन्दर प्रतिमाएँ भगवान बुद से सम्बन्ध रखती है, सबन्ता को विज्ञकला का उद्देश बौद्ध विहारों को सलकृत करना था, कालें प्रादि की बौद्ध गुफाएँ हिन्दू मन्दिरों से पुराने स्थापत्य की उन्नति सुवित करती है। बौद्ध मतावलस्थियों द्वारा बनवाये गये साँची, भारहुत, समरावती के स्तून तथा स्थीक के जिलास्तम्भ मारतीय कला के सर्वात्तम नमूनों में से है। बौदों का सनुसरण करते वैती ने कला-कोशन की उन्नति की तथा बाद में श्रीवों सीर बैप्णानों से भी इनका समुकरण किया।
- (२) सरस धीर लीकधिय धर्म—बीड धर्म भारत का पहला सरल धीर लीकप्रिय धर्म था। इससे पहले का नैदिक धर्म कर्म-काण्ड के कारण बड़ा बहिल था, उसके धिषकारी केवल ब्राह्मण, क्षत्रिय धीर बैडन में। इसके विपरीत यह अस्वन्त सरल तथा नैतिक धान्नरण पर बल देने बाला था और इसका डार सबके लिए लुवा था। इसने पहली बार धर्म में व्यक्तित्व को प्रधानता दी। वैदिक धर्म में प्राकृतिक अक्तियों के द्वीक देवता प्रधान उपास्य थे, उपनिषदों में निर्मुण बह्म के सीत साथे गये थे। ये दोनों साधारण बनता के लिए दुक्ड थे। बीड धर्म में मगवान बुद का क्योंक्तित्व बहुत ब्राक्य के था, वे धीन्न ही जनता की पूजा के धान कन गए, मूर्तियों डारा उनकी उपासना होने लगी। इसने हिन्दू धर्म के विकास पर गहरा प्रभाव डालर, उसमें भित्त तस्व की प्रधानता सिली।
- (१) मूर्ति-पूजा का प्रसार—यह सम्भव है कि भारत में मूर्ति-पूजा का स्थापक प्रसार बौद्ध धर्म के द्वारा हुआ। पहले-पहल बौदों ने कपने धर्म-प्रवर्त्तक की

मुलियों बताबें, इनका धनुसरण करने हिन्दुयों ने भी देवतायों की ब्रोतमाएं बनाकर सन्तें पुत्रना शुक्ष कर दिया ।

- (४) संबन्ध्यवस्था भिन्नु-सर्थो प्रारा धर्म-प्रचार बौद्ध धर्म की एक वडी विभेषता है। यद्यपि संघ पद्धति का धीयरोग करने वाले महात्मा पाइन थे, किन्दु प्रजातन्त्र-प्रणासी के घोषार पर इसका पूरा विकास सहात्मी बुद्ध ने ही किया। इनसे पहले हिन्दू पर्म में सुधीवनों में तपस्था करने बाले ऋषियों तथा तान का प्रसार करने बाले पूर्घों का उत्तेवत तो मिलता है किन्तु उनमें ध्रवा मंग्रहन बनावर कार्य करने की विरायती नहीं थी। हिन्दुधों के वर्तमान संन्यासी-सम्प्रदाय, घनाई भीर बौद्ध सर्थों माँ एक बडी विशेषता यह भी है कि हमारे देश में संबद्धित क्य में विद्धा-प्रसार का पहला प्रयास इन्होंने ही किया। इस प्रकार महत्वां ध्यवस्थित सिक्षा-केन्द्र नासंदर्ध का बौद्ध-निहार था।
- (४) भौजिक स्वतन्त्रता राम विज्ञान ने क्षेत्र में ग्रीडों की एक नहीं विजेतता सीजिक की स्वतन्त्रता है। दिन्यू विज्ञारक वेद की परम प्रमाण भानते से फिन्यू बीडों में दोने प्रामाणिक नहीं माना। महात्रमा बुद मर्दण स्वतन्त्र विज्ञार की प्रोस्माहित करते हते, क्योंने बार-कार प्रपत्ने शिएकों को पह उपवेद्य दिया कि मेरे सब्दों की मुख-वचन मानकर मद स्वीकार करी, उनकी अपनी बुद्धि की क्योंटी पर वैते ही कमी, जैसे स्वमोकार सोने को कमना है। निर्वाण से पहले, उन्होंने विज्ञां को प्रही जबदेश दिया मा कि वे 'मारमदीत' हो, प्रपत्नी धारमा को ब्याना मार्ग-वर्षक दीपक बनाये। प्रदी बारल था कि बीड दार्थिनकों ने निर्वाध होकर दर्भत की सभी समस्यायों पर स्वतन्त्रता-पूर्वक विवार किया, यस क्षेत्र में उनके विवार मारतीय दर्शन के उनकाम विकास की मूचित करते हैं। सागाचुं न, प्रसंग, बसुवन्यू, धर्मकोंनि विश्व के दार्थिनकों की पहली पंकित में साते हैं। संकर पर इनका स्वार ध्रमाय है।
- (६) उच्च नैतिक आदर्श— बौद्ध धर्म ने सदाबार, लोक-सेना और त्याग के उच्च धावगी पर बन दिया। इसमें बोर्ड सदेन नहीं कि उनने पहले की उपनिधवों में नया महामारत में इस पहले पर बल दिया गया था किन्तु किर भी उसके साधा-रण नतता के सदाबार का स्तर बहुत जेंचा नहीं उठा था। महामानियों ने बीचि-सरव के का में लीक-सेना का उदाल आदर्श जनता के सामने रखा। बीधिमत्त अपनी मुन्ति की परवाह ने करके निरम्तर आधि-माथ का दुःखं दूर करने के निष्य बनेनी-बड़ा धारम-स्थाम करने की उग्रत रहता था। उसकी यह आकांका थी कि मैं समझाणों का सहायक, भटकों का मार्ग-दर्भक और दीन-दुक्तियों का सेवक बन्ने। इस आदर्श ने जहां बीद धर्म के असार में नहीं सहायता दी, वहां दूसरी घोर हिन्दू धर्म पर भी गहरा अमान डाता। भागवत पुराण में रानिदेव (६१२११२) धौर धुन की उधित्रयों इसके सुन्दर उदाहरण है।

- (७) लोक-साहित्य का विकास बौड घम से बोल-चाल की भागा में विस्तृत गाहित्य की उत्पत्ति हुई, पालि का समूचा साहित्य बौड धम के अभ्युटम का फल था। किन्तु इस क्षेत्र में बौडों की अपेका बैनों ने अधिक कार्य किया। इसका साम उत्लेख किया जामगा।
- (=) भारतीय संस्कृति का प्रसार—विदेशों में भारतीय संस्कृति के प्रसार में बौडों ने प्रमुख भाग लिया । मध्य एशिया, चीन, कोरिया, मंचूरिया, तमों, स्याम, सलाया, जावा, सुमात्रा तचा लंका में हमारी संस्कृति प्रधान कर से बौड़-प्रचारकों डारा पहुँची । बृहत्तर भारत के निर्माण में उन्होंने सबसे छिषक महायता दी ।

भारतीय संस्कृति में जैनों को देन-बौद्धों की भाति जैनों ने भी भारतीय संस्कृति के विकास में बहुत बड़ा भाग लिया। धार्मिक क्षेत्र में उसकी सबसे बड़ी देस ब्रोहिसा का विद्यान्त है। प्राप्तः ब्रोहिसा को परम धर्म बनाने का खेय बीडों को दिया वाता है, किन्तु यह लोक-अवसित था गा ऐतिहासिक दुष्टि से भान्त है। उसके बास्तविक जन्मदाता जैन ही है। जैनों के 'बनेकता' और 'स्पादाद' के सिद्धान्त यह शिला देते हैं कि प्रत्येक कपन में बाहिक सत्य है, सम्पूर्ण सत्य के लिए सभी विभिन्न द्धिकोणी का अध्यान भावस्वक है। इससे भारत में पहले से विवयमान सहिष्याता और जवारता की प्रकृति पुष्ट हुई। जैनों की कला और भाषा-सम्बन्धी देन विशेष कत से उल्लेखनीय है। बीडों की भौति इन्होंने भी अपने तीर्थकरों की स्मृति ने स्तूप, प्रस्तर-वेदिकाएँ, धर्लहृत तोरण स्थापित किये । श्रवण देलगोला में गोमलेऽघर तथा। मेंगूर में करकल के नाम से प्रसिद्ध बाहुबली की प्रतिमापे संसार की भाष्यर्थ-जनक मुतियों म से हैं। देलवाड़ा का जैन-मन्दिर कला-मर्मेझों की सम्मति में ताजमहल का अनिस्पर्वी है। देश के भाषा-विषयक विकास में जैतों का कार्य ब्रद्वितीय है। हिन्दुसी ने भमें प्रभी की माया का माञ्चम सबैव संस्कृत रखा। बीडों ने मुरू में पालि अवस्थ रखा; किन्तु बाद में संस्कृत को यपना निया, किन्तु जैती ने धर्म-प्रचार तथा प्रच-लेखन के लिए विभिन्न प्रदेशों तथा विभिन्न कालों में प्रचलित जीक-मागाओं का उपवोग किया। इस प्रकार उन्होंने 'प्राइत' भाषाओं के विकास पर बहुत प्रभाव डाला । कई लोक-भाषामी को सर्वप्रयम साहित्यक रूप देने वाले जैन ही थे ।। कलाइ का प्राचीतवम साहित्य जैनी को इति है, प्रारम्भिक तामिल साहित्य के विमाण में इन्हीं का बड़ा भाग है। संस्कृत, प्राकृत तथा आधुनिक हिन्दी, सराठी चीर गुजराती के मध्यवर्ती रूप धरधंश में घरेक जैन-रचनाएँ मिली है। जैसी ने संस्कृत में व्याकरण, कोस, दशंन खादि विषयों पर महत्त्वनुसां ग्रन्थ तिले।

# मिवत-प्रधान पौराणिक धर्म का उद्य और विकास

थीराणिक हिन्तु-धर्म के विकास के दो युग-वर्तमान हिन्दू धर्म लोक-प्रचलित पारणा के प्रमुतार सनातन कान से चला बाने वाला समग्रा जाता है किन्तु ऐति-हासिक दुष्टि में यह विचार डीक नहीं। वर्तमान काल में हिन्दू धर्म में पूजे जाने वाले प्रधान देवतायों-विषया, शिव, सुर्व, दुर्या, यगपति प्रभृति का तथा इनकी भक्ति-व्यान प्रयासना का विकास मनै धनै धनेक शतियों में जाकर पूरा हथा है। धापूनिक हिन्दू यमें की यह कप मुप्त जुग में प्राप्त हथा। इसके उद्भव और विकास की दो मुक्स मुनों में बांटा बा मकता है - (१) उदमव काल ६०० ई० पूर से ३०० ई० तक का प्रयान ६०० वर्ष का यह काल भवित-प्रवान सम्प्रवायों के बीजवपन, धकुरित धीर पल्लवित होने का युग था, किन्तु इस सारे समय में बौद्ध तथा जैन धर्म की प्रवस्ता के कारण इनका पूर्ण विकास नहीं हो पाया । ३०० ई० की मर्यादा समिसेकों के बाधार पर नियत की गई है। इस काल के १,६०० से श्रायक लेख मिले हैं, इनमें पचाम से भी कम नेसा रीय, बैरनव सवता हिन्दू अमें के बन्द सन्त्रदायों से सम्बन्ध रखते हैं, देश सब बीट घीर जैन पर्मी का उल्लेख करते हैं। (२) उसकों काल (३०० ई०-१२०० हैं।) चौथी सती हैं। में भारत के यामिक इतिहास में पासा पलटने असता है। इस समय में हिन्दू वर्ग का निरन्तर उल्कर्ष और बौद्ध तथा जैन पर्मी का सपकर्ष होने समता है। यहाँ पहले इस दीनों कामों की मामान्य विशेषताओं का वर्शन किया जामगा और बाद में चैव धीर बैल्पव धर्मी के विकास की संक्षिप्त रूपरेखा दी नावनी ।

#### उदमय काल

यहाँ वा॰ इँ॰ पू॰ में भारत में एक प्रवन पासिन कान्ति हुई भी। पिछले प्रभाव में हम यह देख जुने हैं कि इससे जैन नमा बोद नास्तिक समन्दोलन किस तरह निकासत हुए, भनित-प्रवान धार्मिक प्रान्दोलन भी इनकी मीति पूराने धर्म के किकड धर्मन्तीय से उत्पन्न हुए। उपनिषदों ने धादम्बर-प्रधान बटित कर्मनाण्ड का और प्रश्ना का किरोध करके निर्मुण बहा, कर्मवाद, मुक्ति धादि निद्धान्ती का प्रतिपादन किया। बिन्तु वे बाधारण मनुष्यों की धामिक धाकाआयों को पूरा नहीं कर सकी । उपनिषयों का इन्द्रियालीत, धगोमर निर्मुण बहा इतना गृह धीर सूक्ष्म वा कि केवल

वृद्धिनीवी उसका आन प्राप्त कर सकते थे। स्पूल-वृद्धि सामान्य मनुष्य के लिए वह सतीय दुवीय था। उपनिषदों की दूसरी अपूर्णता यह भी कि उन्होंने मुनितप्राप्ति के लिए कर्मकाण्य-प्रयान पत्तों का तो सण्डन किया; किन्तु उसके स्थान पर बहा साक्षातकार के अवण, मनत, निदिष्यासन तथा समाधि के जो साधन बताये उनका पालन भी साधारण जनता के लिए सस्भव नहीं था। सभी व्यक्तियों से घर-बार छोड़कर परिवादक बनकर बहा-प्राप्ति की बासा करना दुरासा-मात्र है।

धार्मिक कान्ति के मूल विचार—उपनिषयों ने यज्ञों का सावत्त तो किया, किन्यु उनके स्थान पर कोई नई लोकप्रिय पद्धति नहीं रखी। मतः साधारण जनता की वामिक धाकांक्षा और धावस्यकता को पूरा करने के लिए नमें नेता और पन्य उत्पन्न हुए। इन्होंने उपनिषयों की मूल विचारधारा को पुरक्षित रखते हुए पुराने धर्म और परम्पराओं के विरुद्ध कान्ति की, नमें धामिक सम्प्रदाय स्थापित किये। इनमें चार विचार प्रधान थे—

- (१) बाह्यण-यन्त्रों द्वारा प्रतिवादित यत्रों का विरोध ।
- (२) पशु-बात का विशेष और बहिसा की महत्ता ।
- (३) घाटमा, परमात्मा-सम्बन्धी ग्रुढ प्रश्नों को उपेका । यम, दम इन्द्रियांनग्रह पर यन, धाव्यात्मिक दृष्टिकोण की संपेक्षा व्यावहारिक दृष्टिकोण की प्रमानता, धाचार-युद्धि की महत्ता ।
- (४) धन्यवत एवं निर्गुण बहा के अवन, मनन द्वारा साक्षातकार के स्थान पर मन्तिएवंक समूग ईस्वर की उपासना का विश्वास ।

### धास्तिक बान्दोलमों का जन्म

(क) भागवत समं — नास्तिक धान्दोलनों ने पहले तीन पहलुखों पर बल दिया किन्तु धास्तिक धान्दोलनों में बीधी बात पर भी पूरा बन दिया गया। नास्तिक धान्दोलनों में बीद धीर जैन प्रधान में तथा धास्तिकों में भागवत और हैन । हमें निरीध्वरवादी सम्प्रदायों के उद्भव तथा इनके प्रवर्तकों का धितहाम काफी धव्यी तरह जात है किन्तु धास्तिक पंजों के धारम्भिक इतिहास पर धंषकार का पद्मी पद्मा हुआ है। जपनिपदों ने हमें इनके उद्भव की कुछ धस्पष्ट भलक मिलती है। भागवत सम्प्रदाय के जन्मदाना देवकी-पुत्र कृष्ण घोर धांगिरस के शिष्म थे। धान्दोग्य उपनि-पद के धनुसार गुरु ने शिष्म की एक नये धारमयत्र की शिक्षा दी (३।१७। ४-६), उसकी दिख्या तपश्चर्यों, दान, ऋजु भाव, घहिसा तथा सस्य बचन था। इसी धर्म के एक प्रध्य प्रतिष्टापक राजा वसु ने बजों में पसु-बित का विरोध करके, हिर की ज्यासना पर वस दिया था। यह हिर निर्मुण बद्धा नहीं किन्तु भक्त द्वारा उपास्य वैयक्तिक ईश्वर था। यह यश्च धीर तपस्या करने वाली द्वारा प्राप्य नहीं था, केवल भक्त की ही धपने दर्शन देता था। यहां धीर तपस्या करने वाली द्वारा प्राप्य नहीं था, केवल भक्त की ही धपने दर्शन देता था। यहां धीर तपस्या करने वाली द्वारा प्राप्य नहीं था,

हिमा की निन्दा तथा भवित-तरण को प्रथानता द्वारा भागवत सन्प्रदावी ने पुराने निक्यामी और परम्पराधी के विकत कार्ति की किन्तु ईश्वर की सत्ता सानने के कारण सह कार्तिन बीत्र[भीर जैनी की कार्तिन की तरह उन्न मास्तिक और दूरनामी नहीं थी।

(का) श्रीय यमें— भागवतों के भित्तिरकत छपीनपदों से श्रीयों के ईरवरवादों भिक्त सम्प्रदायों का स्माट रूप से जान होता है। दवेशाश्वतम उपिनपद में (३।२) ४।१६-१७) इसका प्रतिपादम है। उपिनपदों के निर्मुण केंद्रों में मनुष्यों डारों समसे, भीति तथा उपासता किये काने योग्य जैवित्तक देश्वर की करपमा का विकास सर्वेशा दवसभाविक अतीत होता है। उपपुं का उपितपद में शिव का देशों कप में वर्णान किया गया है। किया पर पहले कि शाव करने के बाद इस परिणास पर पहुँचे हैं कि शिव प्रमुद से स्थान करने के बाद इस परिणास पर पहुँचे हैं कि शिव प्रमुद्ध से अपास स्मान किया पर पहुँचे हैं कि शिव प्रमुद्ध से अपास स्मान हिया था। असार्थ आहिएयों में दसकी गया इसके लिया की पूर्वा क्यायत रूप में प्रवास स्मान हिया की महिनोदड़ों की खुदाइयों से वह बात पुरंद हों यह है। मता आयों ने पूजा के लिए सब प्रमुप दसी देवता को खुना। इस प्रमुद्ध ज्वित्तपदों के सम्पन्त बढ़ा में सिद्धान के साथ देवित्तक ईप्यर की भिता-प्रधान पूजा वा श्रीमारोज हुआ।

प्राप्तिक कान्ति की विशेषताएँ पड़ी स≥ दं० पु० की उपगुक्त पार्मिक कान्ति के सम्बन्ध में बीन बातें विशेष सम से उल्लेखनीय है।

पहली तो यह कि रमके सभी सुधार-धान्दोलती का उद्भव भारतीय संस्कृति में केन्द्र-स्थल कुरु-मांचाल से दूर मणराज्यों के स्वतन्त्र वातावरण में हुया। गौतम बुद्ध शालवीं के तथा वर्षमान महाबीर लिल्ह्यायमों के और बीकृत्य सालवतों के प्रवातन्त्र में हुए थे।

दूसरा महत्त्वपूर्ण सम्य यह है कि इस फान्ति से स्वतन्त्र विचार भीर करनेयण की प्रवृत्ति को कल मिला। पांचती छठी शा ई० पू० में भारत में हमें असाधारण कीत्रिक कियाधीलता दिलाई देती है, सोगों ने पुरानी विचार-प्रणालियों से बहिर निवास- स्वतन्त्र कर से संभाग पूर्ण किया। इसका परिचाम नई नई विचारधाराएँ भीर सम्प्रदाय थे। बोद ग्यों के ६३ अमण मधी का पहले उन्लेख हो चुका है। इनमें धच्छे-बुरे समी प्रकार के विचारक थे। एक धीर नहीं इस स्वतन्त्र विचार-धारा ने बीद, जैन सम्प्रदाय पैदा किये, दूसरी घोर नागोंकों को भी जन्म दिया। सारतीय दर्शन के धायकांय विचारों वा प्रारुगांद इसी बाल में हुया।

तीसरा तस्य यह या कि इस कान्ति में पहले बोड़ों और जैनों को राज्याथय द्वारा भागवत या बाँव धर्म को घपेका स्थित सफलता मिली। मीर्य राजा गहले वो धर्मी के रक्षक थे। चन्द्रमुख सीर सम्प्रांत ने जैन धर्म की तथा प्रशोग ने बौड धर्म को सरक्षक दिया। इसने दोनों घनों का उत्कर्ष हुआ। पहले यह बताया जा चुका है कि राज-संरक्षक के प्रतिरिक्त प्रमेश स्वामायिक श्रावर्षणों के कारण भी ये धर्म बोकिश्य हुए थे। बीड जैन धर्म का हिन्दू धर्म पर प्रभाव - बीड एवं जैन धर्म की सकतता का विहन्दू धर्म पर प्रभाव पहना स्वामाधिक था। विशेषियों के प्रकृत होने पर प्रास्तिकों तथा कहरवंधियों ने धरना घर ठीक करना चुक किया। इत पर्मी के धाक्षेपों तथा चूनीतियों वा उत्तर देने के लिए प्रपने सिद्धान्ती धौर मन्तकों को श्रुद्धनावड एवं तक-नागत कर दिया। विशोधियों के धाक्षमणों में रज्ञा के लिए उन्होंने धर्म एवं दर्शन-सम्बन्धी विधारों को स्मृतियों, रामायण, महाभारत तथा विभिन्त दार्शनिक सम्प्रदायों में स्थवस्थित का से उत्तिबद्ध किया तथा बौड भीर जैन धर्म जिन तस्वों के कारण लोक्षिय हो रहे थे, उन्हें धरने धर्म में समाविष्ट करके इन्होंने हिन्दू धर्म को सुदृढ़ किया।

४००-२०० ई० पू० तक भीर्ष पुत्र में घात-प्रतिवात और किया-प्रतिकिया की यह प्रवृत्ति प्रवत रही और इसके परिणाम २०० ई० पू० के बाद हमें स्पष्ट रूप से दृष्टियोचर होते लगते हैं। उपयुक्त २०० वर्षों में दो महत्त्वपूर्ण घटनाएँ हुई।

- (१) दर्शनों का निर्माण दर्शनों के मुलभूत विचार तो बहुत प्राचीन के किन्तु उन्हें मुक्कब करके शास्त्र का स्म दर्मी युग में दिया नया। प्रायः कपिल, कथाद स्मादि को वर्शनों का प्रस्तेता समक्षा जाता है। किन्तु वे प्रथम स्थ से पुराने विचारों की भू सजावड एवं मुल्कबस्यित रूप से उपस्थित करने वाले हैं। इनका विशेष वर्शन स्माप में होगा।
- (२) हिन्दू धर्म का नण वय—इस समय तमुने हिन्दू धर्म को पुराने यज्ञप्रधान क्य के स्थान पर नया मिनत-प्रधान गौराणिक स्थ दिया सथा। मधीय पुष्यमित्र
  सादि राजाओं ने सक्स्मेथ प्रादि प्रश्नों को पुनर्क्जीवित किया। किन्तु यह स्पष्ट या कि
  वैदिक धर्म वैदिक समाज के साथ था, न वह समाज वापस धा सकता था धौर न
  बहु धर्म घपने पुराने क्य में सौट सकता था—बीड धर्म ने जनता के विधारों में जो
  परिवर्जन किया, उसे मिटाया नहीं जा सकता था। बुद्ध ने जन-साधारण को नथे धर्म
  को ज्योति दिखाई थी, तदाबार धौर सम्बक् जीवन ही बास्तविक धर्म है, यह विधार
  दिया था। इससे जनता में जो जापृति हुई थी, उसजी उपेक्षा नहीं की जा सकती ।
  भतः इस सुन का सुधार-धान्योतन बीड सुधार की सब मुख्य प्रवृत्तियों को ध्यनगों
  हुए था। बीड धर्म यदि बनता के लिए बा तो हिन्दू धर्म का नया क्य उससे बढ़कर
  जनता को वस्तु बना। उस समय हिन्दू धर्म को निम्नित्यित दो उपायों से चीकप्रिय
  बनाया गया।
- (क) लोक-प्रवासित देवताओं को बेदिक देवता बनाना—मार्गों के नियसे दर्जी और धनार्थ जातियों में कई प्रकार के देवताओं, यओं, मृत-प्रेतों, जड पदार्थ तथा जन्तुओं को पूजाएँ प्रचलित थीं । बौढ धर्म ने यशों को युढ का उपासक बनाकर उनकी पूजा अलती रहने दी थीं । धन हिन्दुओं ने भी उनका धनुकरण किया। लोक-प्रचलित देवताओं को मुयापूर्व रखते हुए उन्होंने उस पर वैदिक धर्म की हन्की-सी छाप

संकित करने उन्हें प्रहण कर लिया। मधुरा में वासुदेव (श्रीकरण) वी पूजा प्रचलित वी, उसकी घव वैदिक देवता विध्या से मिलाकर उसकी उपासना वेदानुयायी कहर-पियों के लिए प्राह्म बना दी गई। धैंव धर्म को भी सवा छ्य दिया गया। 'वैदिक धर्म के पुनराहरण की लहर ने उस समय पूजे आने वाले प्रत्येक खड़ धौर मनुश्य देवता में किसी-न-किसी वैदिक देवता की धारमा फूँक दी।' वनकरों के भगकर देवी-देवता काशी और ठढ़ के छप बन गए। समुचे भारतवर्ष के देवता थिव, विध्या, मूर्थ, रचन्द्र भादि विधिन्न धिवताों के सुनक बने। बहा किसी पुराने पुराना की पूजा होती थीं, उसके धन्दर भी भगवान का 'धनतार' किया गया। वह एक भारी समन्वय को लहर थीं, जिसने बहा कही पुरायभाव या दिख्यमाव किसी भी रूप में पावा, उसमें किसी-न-किसी देवता का 'संकेत' रख दिया। प्रत्येक पूज्य पदार्थ को किसी-न-किसी देवपित का प्रतीक बना बाला। 'देव ध्योति को मानो उसने ऊँचे स्थम से घीर वैदिक कवियों के कल्पना-कमत् से उतारकर भारतवर्ष के कोने-कोने में पहुँचा दिया; जिसमें जन-साधारण की सब पूजाएँ धार्यप्राण हो उठीं धीर उनके जह देवता भी वैदिक देवताओं की भावमय धारमाओं से धनुप्राणित हो उठे।'

 (ख) लोकप्रिय प्रसं-प्रत्यों का निर्साण—वीटों की लीकप्रियता का एक वडा कारण जातन धीर संबदान साहित्य था। इनमें बुद्ध के पहले जन्मी तथा बोधिसत्वी की बड़ी रोजक कथाएँ होती थीं, जिनमें उनके दया, दान भारमत्याग ग्रादि गुणों पर बढ़े सुन्दर ढंग से प्रकाश डाला जाता था । महात्मा बुढ सुन्दर कथायाँ और दृष्टान्तीं द्वारा धर्म के गृह मर्म जनता की समस्ताते थे। उनके शिव्यों ने इस कला की उपयु नत जातक तथा भवदान साहित्व में पराकाष्टा तक पहुँचा दिया। प्राचीन वैदिक साहित्य में इस प्रकार का सोकप्रिय साहित्य नाय-मान था। सूत पुराण और इतिहास की माधाएँ सवस्य साते थे। किन्तु जनका प्रधान उद्देश्य प्राचीन बीर पुरुषों के शुरतापूर्ण कारनामों का ही बलान वा, धर्म-प्रचार नहीं । ये गायाएँ वड़ी सोकप्रिय थी । ग्रव इस युग में इनके द्वारा धर्म-प्रचार का कार्य लिया जाने लगा । रामागण धौर महाभारत के नवीन संस्करण तैयार किये गए। महाभारत का तो प्रधान उद्देश पाच्यानों द्वारा नवें धर्म की विकासों का अतिपादन या। इसने श्रीकृष्ण की देवता सीर विष्णु का अंध बना डाला, विष्णु और शिव की महिमा के गीत गाए, भगवद्गीता ढारा भागवत धर्म का प्रचार किया। ४०० ई० पूर से २०० ई० तक की भारत की लगमग सभी वामिक धाँर दार्शनिक विचार-पाराधों का इसमें समावेश है। यह ग्रन्थ हमारे थामिक विकास का सुन्दर उदाहरण है। पहले यह 'मूर्ती' तथा 'बारणों' हारा नाया जाने नाला जीर रस-पूर्ण काव्य हो था, इसकी लोकप्रियता के कारण इसमें सभी पार्मिक समस्याओं का बास्यानों के रूप में समावेश करके इसे हिन्दू धर्म का न केवल विशाल विश्व-कोश, किन्तु प्रचार का भी प्रवल साधन बनाया गया। मही हाल रामायण का हुमा। इसको मूल कथा में राम एक आदर्श बीर पुरुष था, वह दूसरे से छठे नाव्य तक इसी रूप में चित्रित है ; किन्तु इस सुग में कमनी कम दूसरी शि॰ इ॰ पू॰ तक उसमें पहला और मातवा काण्य जुड़ा, राम को भी देवता बना दिया गया। इन दोनों महाकाव्यों ने नयीन इंटबरवादी, मन्ति-प्रधान झैंव वैष्णव पर्मी की लोकप्रिय बनाने तथा साधारण अनता में प्रचलित धर्म को नया हुए देने में मुख्य भाग लिया। यतमान हिन्दू धर्म की साधार-शिला रामायण, महाभारत और पुराण ही हैं। इनमें से पहले दो प्रत्यों को वर्तमान रूप इस युग में मिला और पुराणों को मुख मुग में।

धन्त में हमें ६०० ई० पू०-३०० ई० तथा के काल में नास्तिक-धारितक धर्मान्दोलनों के विकास, पारस्परिक संपूर्ण और ऐतिहासिक उतार-चढ़ाव पर भी संकित वृष्टिपात कर लेना चाहिये। पहने ३०० वर्ष तक तो किसी धर्म का विशेष उत्कर्ण नहीं हुआ। तत्व राजाओं तथा चन्द्रगुप्त भीवें (३२१-२२६ ई० पू०) के संरक्षण से जैन धर्म सबंप्रधम सार्र भारत में फैला, बौद्ध धर्म की सम्राह ध्रद्रोक (२०२ ई० पू०-२६० ई० पू०) का राज्याक्षय प्राप्त हुआ और इसका भारत में तथा भारत से बाहर भी बर्म, संबा धीर खीवन (मध्य एशिया) में प्रसार हुआ। पहली श्र० तक यह चीन पहुँचा धीर चीन से कोरिया होते हुए जापात में पहुँचा। २०० ई० पू० से १०० ई० तक भारत पर खाक्रमण करने वाले यवन और बुवाण राजाओं ने इसे स्वीकार किया।

वैदिक वर्म के पुनरद्वार को लहर-किन्तु मीयों के पतन के साथ भारत में बौद्ध धर्म के पत्तन तथा वैदिक धर्म के पुनरुद्धार की सहर का आरम्भ हुया। मौर्य राजा बीढ और जैन धर्मों के संरक्षक थे, वे यहनों के घाकमणों से देश की रक्षा नहीं कर सकें। जनता इसका प्रधान कारण उनकी पर्म-विजय भीर महिसा की नीति को समसती थी, यतः ये वर्ग कम-से-कर उस समय उनकी दृष्टि से गिर सए। पृथ्यमित्र युक्त ने बैदिक धर्म की पुनः प्रतिकटा' का यत्न किया, धरवमेय यज्ञ किया तथा न केवल वैदिक धर्म को राजधर्म बनाया किन्तु बौद्धों का दमन भी किया। इसी समय बनी मनुस्मृति में बहा जुग्रारियों को राष्ट्र से निकानने का विधान है, बहा बीखों और जैनों (पालण्डस्यों) के निर्वातन का भी उपदेश है। इस प्रकार यह स्पष्ट है कि १=५ ई॰ पू॰ में बैडिक मत का सीधा विरोध करने वाले बीडा जैन बादि नास्तिक सम्प्रदायों के विरुद्ध-१९६८ प्रतिकिया उत्पन्न हो गई थी। फिर भी बौद्ध धर्म मिनान्दर, कनिष्य बादि विदेशी राजाधीं की छत्र-छाता में फलता-फूलता रहा। तीसरी शर् में कुगाणों की सत्ता का उच्छेद करने वाले दिव के उपासक भारशिव राजाओं ने हिन्दू पर्म को राजमत बनाया, पृथ्यसित्र के समान एक नहीं दन अव्यमेत्र यज्ञ किये। उनसे तथा उनके बाद के गुप्त राजाओं से संरक्षण पाकर हिन्दू धर्म का उत्कर्ष होने जगा धीर बोड धर्म में शीणता पाई।

### हिन्दू धर्म का उत्कर्ष-युग-पौराणिक काल [३०० ई०-१२०० ई०]

बीधी श॰ ई॰ से भारत में बीढ तथा जैन धर्मी की तुलमा में हिन्दू धर्म को अधानता मिलने लगी। १२वीं दाती के घन्त तक उसके दोनों प्रतिद्वन्ती समाप्त हो गए। बीढ धर्म का भारत में कोई नाम लेवा पानी देवा तक न बचा भीर जैन धर्म का प्रभाव नस्थ्य हो गया। इस पुग में अधिकांध पुराणों की रचना हुए, रामायण और महाभारत की भीति इन्होंने हिन्दू धर्म को लोकप्रिय बनाया और उसे वर्तमान स्था प्रदान किया। इसीलिए धामिक दृष्टि से इसे पीराणिक पुग भी कहते हैं। इस पुग की प्रधान विशेषताएँ निम्न हैं—(१) देवताश्री की प्रतिमासों भी पूजा के लिए अधिन धर्मकाण्य का विकास तथा मन्दिरों का निर्माण, (२) वाममानी तान्त्रिक सम्प्रदायों का उत्यान, धीर (३) हिन्दू धर्म को अधिक राज्याक्षय मिलना।

(१) कर्मकाण्य की बटिसता— मोर्थ सातवाहन युग में वैदिक देवताओं और यतों के स्थान पर नई मूर्तियों धीर धवतारों का मन्दिरों में पूजन सबस्य धुरू हो गया था, किन्तु उस काल में ने मन्दिर, उनकी प्रतिमाएँ धीर पूजा-मञ्जित बहुत सावी थी। मुस्तिमां दिव्य-शांसियों का केवल प्रतीक या संवेत थीं, जिनके आह्वान से जब प्रतिमाओं में जान पड़ जाती थी। 'यजों के बड़े आडम्बर में देवे हुए उत्तर चैदिक पूज के आमिक जीवन में और पूर्व वैदिक पूज के आर्याम्भक सरल बैदिक धर्म में जितना अन्तर था, मञ्जवासीन विद्याल मन्दिरों के सिद्धासनों पर बैठने वासे स्वर्ण- गर्नो से ध्यंकन देवतायों के पेजीदा किया-कसायों धीर हतों, उपवासी तथा जयों के भीरकाथनों में लिपटी हुई सम्ब युग को पीराणिक पूजा में और सातवाहन युग के धार्याभक सरल पीराणिक धर्म में उत्तना ही अन्तर था।' इस पूग में देनतायों के सुतहने तथा मध्य मन्दिर चनने सथे, उनका साज-भू-क्षार और यूजा एक बड़ा अर्थ बन गई।

बासमानी पन्नो का जन्म — बौद्ध धर्म की धवनति होने पर छठी या है जे असते महाधान सम्बदाय से मन्त्रपान धीर बच्चमान का जन्म हुआ। वच्चमानी बुद्ध की बच्चमुक धर्मात् धलीकिक सिद्धि सम्पन्न देवता समन्नते थे। इन सिद्धिनों के पाने के लिए घनेच गुद्ध साधानाएँ करनी पड़ती थी। धैव सत में पासुपत, कापालिक (अघोरी), बैच्याव मत में गोपी-नीता, सन्त्र-सम्प्रदाय में धानन्द भैरवी की पूजा बादि, चीर घटनील पन्न चल पड़े। सब पन्नों का उद्देश मन्त्रों सवा धन्य साधनी द्वारा निद्धि प्राप्त करना मा।

राज्याश्रव — इस काल की एक प्रधान विशेषता हिन्दू धर्म को श्रविक राज्याश्रय मिलना था । गुप्त सम्राह भागवत अमं के श्रनुवायी और पक्षपोपन थे, उन्हों के शक्तिशाली समर्थन से वैष्णव धर्म का विशेष उत्कवं हुया । मुप्तों के बाद पिछले गुप्त, प्रतिहार, चन्देन, मौखरी, कलबुरी, बलभी और कामकप के बर्मन् राजा वैष्णव मा मैं ह थे। पाल स्वयंत्र बौड्यंती थे, किन्तु सेन राँव धौर बैरणय थे। दक्तन में 'पहले चालुक्य' जैनों के पोगव थे, जिन्तु बाद के राजा हिन्दू धर्म के उपायक बने। राष्ट्र-कृटों में कुछ जैन थे किन्तु अधिकांस हिन्दू थे। परनवीं धौर होयसमाँ के पहले राजा जैनों के समर्थक थे, किन्तु बाद के परलव राँव थे धौर होयसमा बैष्णव। यह स्वयंद है कि इस सारे काल में बौडों धौर जैनों को राजाओं का पर्योग्त समर्थन नहीं मिला बौर यह उनके हाम का एक प्रधान कारण था।

पीराणिक पुग की प्रधान घटनायें पुराणों का विकास, समस्वयासक हिन्दू-धर्म का जन्म, बौद्ध धर्म का पतन, जैन धर्म का हास धीर शैव, बैग्लव, जावत तथा घन्य धनेक छोटे सम्प्रदायों का जन्म है।

पुराणों का विकास — पुराण भी सामायण यौर महाभारत की भीड़ि शत्यन्त आ गीन काल से जल सात थे, प्राचीन बंधों का जरतंन इनका एक प्रधान क्षेम कर । यह, राज्याभिषेक सादि के सवसर पर बारण-भाट इनका जीतंन किया करते थे। इनमें कमया वृद्धि होतो रहती थे। महाभारत-युद्ध के बाद महिंदि वेदव्यास ने पाणीन वंश-वृद्धीं का संग्रह करते थुं। या रचे थे। इनमें समय-ग्रम्य पर नई घटनाएँ जुड़ती चली गई। इनका वर्तमान कर प्रधानतः गुप्त युम का है। इन पुराणों की संक्या रू है, इनमें छः बह्मा छः विद्या भीर छः शिव का वर्णन करते हैं। पहले यह बताया वा चका है कि रामायण, महाभारत भीर पुराण हिन्दू घर्म की प्राथार-शिक्स हैं। वातकों ने जिस प्रकार कथाभी द्वारा बौद धर्म का प्रकार किया जैसे ही पुराणों ने हिन्दू पर्म का । वेद भीर उपनिषद के अधिकारी केवल बाह्मण, स्नाम्य, बैश्य थे, बिन्दू पर्म को शहर सुद्दी को भी था। इसमें कोई प्रस्पृतित नहीं कि पुराण हिन्दू-धर्म के प्राण है।

समस्वयात्मन हिन्दू धर्म— उस युग की इसरी घटना समन्वयात्मक हिन्दू धर्म का विज्ञास है। सातवाहन गुग की समन्वयवादी सहर ने भारत की बनेकर और जनावे वातियों के यह देवताओं में बीदक देवताओं की प्राण-प्रतिस्त्र को थी। पुराणों ने बहा। विष्णु, महेल तीन ही देवता प्रधान माने। विसूत्ति के थियार ग्रारा दन्ते एक ही घरमारना की उत्पादक, पालक और महारक ग्रानित्यों का व्य माना। वब थे एक ही शक्ति के क्ष्य हैं सो इनमें विसीय की कव्यमा की हो सकती है। हिन्दू यम में ऐसे प्रनेक समन्वयवादी पन्य हुए, जिल्होंने ने केवल पुराना साम्प्रदायिक विरोध छोड़-कर नभी देवताओं की पुत्रा प्रारम्भ की; किन्तु पुराने वैदिक प्रमुख्याों के साथ इसका कोई विरोध नहीं समझा। इसाल सम्प्रदाय वाले वैदिक विषयों के साथ विषया, शिव, दुगां, गरान की भी पुत्रा करते थे। समुज्जमधादी इस बात पर बन देते थे कि बहा-पालित के प्रच्छक मुमुख को वैदिक प्रमुख्यान और वेदानत दोनों का ज्ञान बीना नाहिए। मुप्त पुत्र में सम्प्रदान हो विरोध मही समझा। विभिन्न सम्प्रदान की मिलाने के निष्

हेरताओं में धर्मद कौर तादारम्य स्वीकार किया गया। विमृत्ति के विचार से तीनी द्र मृत्रम् ताक्तियों के हप ये किन्तु तादारमयादियों के यत में विष्णु कीर शिव यमिल में । हरिहर की मृति इसी विचार का मृते का थी।

श्रीद धर्म का लोप धीर जैन धर्म का हास-बीड धर्म की शीणता भीर सीप धास्तरिक एवं बाह्य दोती कारणों से हुए। धास्तरिक कारणों में भिश्रुधी की विवासिया, धास्त्रम, मैलिन धवायतम, नाममाने धीर सरप्रवात-सेन के। बाह्य कारणों में राज्याच्या का धमान, हिन्दू धर्म डार्य उनकी मभी विधेयताओं का ध्याना निया जाता धीर मुस्तिम धाक्सण के। उनी, दनी शती में श्रीमों ने महाधान खोड धर्म से सब धीर मीन समाधि के तत्त्र पहण किये, बैज्यावों ने मिला धीर रच-वात्रा, मृति-पूजा धादि के तत्त्र पहण किये। बीड अमनी का स्थान हिन्दू बैरामिनों ने ले सिया, बुद्ध को हिन्दुधी ने घाठवी धवतार मान निया धीर दम अकार शर्म सनै-समूने बीड धर्म को हजम कर हाना। दोनों में कोई धनार नहीं रहा। १ देवी शती

धन्त में नुकों ने जब बीद मठों पर हमला किया तो सब भिक्षू तिश्वत भाग सम्, दमके भनत हिन्दू बन गए धीर उसके उसके मठों में बीच साधु जम गए। बुहरायी का मन्दिर ब्रारस्म में बीद था, बाद में गिरि सम्ब्रदाय के बीचों ने उस पर विधकार

कर लिया।

अने धर्म में बौद्ध धर्म की धरेशा पुराण-प्रमता, कहि-पेम और नट्टरता अधिक की। घटा इसमें वासमार्ग-वेसे सम्प्रदाय विकस्ति नहीं हुए: किन्दु गहीं कट्टरता अपने हास का कारण हुई। इससे यह धर्म में समयानुकल परिवर्तन करने में सनमर्थ रहा। कैन्यत, शैन धर्म घनने धाकर्यक मिद्धान्तों के कारण स्मिक्ष नीक-विष्य हुए, बीताण के कुछ और राजाओं ने जैनी पर घटानार भी किसे। कहा जाता है कि पाण्ड्य राजा सुन्दर ने ६,००० जैनों को हाथी के थेरी तक जुन्मका दिया था। मतुरा के महान मित्रद की बीवारों पर इन दूर्यों के चित्र भी दनकीयों है। इन मत्र बारणों से भून, महाराष्ट्र में एक हजार नथं तम प्रधान धर्म रहते के बाद इसकी महत्ता कम हो गई। इस समय जैन धर्म के प्रधान केन्द्र परिचमी भारत में गुजरात और राजपुताना है।

बोद्धवर्म के कोप घोर जैनवर्म के ह्यान से भारत में स्वभावतः पौराणिक हिन्दू वर्म धोर उसके विविध सम्प्रदाव प्रवल हो गए। इनमें वैध्यव घौर शैव मुख्य है। इनके तथा धन्य गौथ सम्प्रदायों के ऐतिहाकिक विकास की संक्षिप्त कपरेखा ही। महाँ दो जायगी।

### बंदणव धर्म

उद्गम - पहले पह बताया जा भूका है कि वैदिक पुग में राजा बसु हारा यजों में पशु-वित्त का विरोध करने तथा हरि की उपासना पर बस देने वाली सहर के रूप में मैं जब अमें का जन्म हुया, पश्ची का विरोध करने में तो यह बौद्धी-जैसे हीं। में किन्तु उन्होंने ईश्वर भीर बाधना को धयने धर्म में कोई स्मान न देकर अध्यंत-भाग के नीतक आवश्य द्वारा मुक्ति मानी भी, कैम्बार्स का उनमें मुख्य अंद इस बात घर या कि वे बेदिक श्वर को सत्ता में पिरवास शाल ये भीर उसकी आंग्रत से मुक्ति मानते थे। भागवत धर्म था उद्भव उपनिपदों से आरम्म हीने धाली उसी विचार-भारा से हुमा, जिसने बीह भीर और धर्म पैदा किन्ने थे। मारस्म में यह धर्म वर्मों तथा तपस्या के बुराने सामनी को मोजा मीनत पूर्वक हार की उपासना पर धल देता था। पत्नी को वह भीम समन्तता था भीर पत्नु-बील का विशेष करता था। इस सरह प्रज-प्रधान पुराने वैदिक धर्म के विद्या यह उतनी। इस कान्ति नहीं भी जितनी वेद और ईश्वर में विश्वास न रखने बाल थीड भीर बीनो जी।

कृष्ण क्षीर सीता— वार्तिक सुधार को इस लहर को वृष्णि-क्यों क्युंध-पुष क्षीकृष्ण से बहुत प्रिषक कर मिला। उरशीन अगवद्यीला से नवीन वार्तिक सुधार के सिद्धान्तों का स्पर्ट कर से प्रतिवादन किया और इस सुधार-वान्दीलन को शुनि-दिशत कर प्रदान किया। तीता के काल के सम्बद्ध से पर्याद महीद इसके विचार विद्धान तो इसे पुग्त पुग को कृति सामते हैं किन्तु इससे सम्बद्ध नहीं इसके विचार बहुत प्राचीत है। वार्याय उत्तिवद से बीकृष्ण का स्पर्ट उन्तेल होते से वे काली पुराने धर्म-संबोधक जान पहते हैं। भागवत वसे के विकास की वृद्धि से बीला के बी विद्धान उक्तेणानीय है, इसके वनुसार भीता के विवास की वृद्धि से बीला के बी विद्धान उक्तेणानीय है, इसके वनुसार भीता के विवास की वृद्धि से बीला का माने आवश्यक नहीं, मनुष्य के लिए सह संबद्धा नहीं कि वह संपन्त काम-परणा वोडकर सुकित के लिए संव्यासी ही आज, उचका बादये तो स्वयंसे पासन है, उसी में मरना अवस्कर है। दूसरा सिद्धान्त मह है कि मुक्ति पुष्प नीतिक सावरण में नहीं किन्तु अवित में है वीद इस अवित-साव के लाव पात की पुष्ट से वी क्योंक वदाव्यवस को की सुक्ति के वह सम्बद्धानों का सन्हें ही संविक्षार था। भी कृष्ण की सुक्ति स्वी बुद तक सक्षेत्र लिए थी।

भागवतं धर्म का धारिमक प्रतार—को हरण द्वारा प्रतिपादित यह भागे पहले उनको जाति में धीर फिर धने राने भारत के अन्य हिस्सों में कहा लोकप्रिय होने सना। भक्तों ने अनुदेन श्रीहरण को ही अपनान बनाकर उनकी प्रता धुरू कर दी। नातक, निहंस धीर पाणिन के सुत्रों में वासुदेन के अन्यों का उत्सेख है। कीनी ख॰ ई॰ पू॰ में मेगस्थनीय ने मपरा में श्रीहरण की पूजा का वर्षान किया है। हुमरी स॰ ई॰ पू॰ में बैट्याद धर्म इतना अवल हो चुका था विदेशी जातियों भी दससे खाकपित हो रही भी। पूजाभी राजा धर्मालिखन (एथ्टियाहिकडम) के राजदूत तथासिला-निनामी होलियोडोरस ने इस धती में बेसनगर (अन्योन विदिशा) में एक मुद्दूत्वन (एक स्तरून पर गर्दू की सुति) स्थापित किया। यह देव-देव बासूद्रेव की अर्थिका में सहा किया गया था। इस पर उर्द्दीण तस्य में वह धर्मन को अर्थिका

धयवा वैष्णम धर्म का धनुषामी कहता है। सीरिया की एक घनुसुति के धनुसार दूसरी बांव देंव पूर्व तक धार्मीनिया में श्रीकृष्ण की पूत्रा होने मनी थी। इसी समय के बोसुण्डी घोर नागाधाट के धानलेकों में भागवत वर्ग का स्पष्ट उत्सेख है।

वैदिक बसे के साथ समस्वय—भागवत वर्स को लहर यह ज्यान प्राचीन वैदिक वर्स के विरोध से मुक्त हुई वी किन्तु इस काल में कहरपन्ती को ने नवीन सम्प्रदाय के प्रधान देवता कृष्ण का वैदिक विष्णु लीर नारायण से बसेद स्थापित करने नो धर्म की अपना लिया। है सियोडोरस के सरहच्या से यह बात होता है कि यह धरिवर्तन इसरी शा के १० पूर्व से पहले ही चुका था। यह दोनों के लिए लाभप्रद था। बाह्मणों ने इस लोकप्रिय धर्म को अपनाकर बौद धर्म के प्रति लोगों का धाक- चंग कम कर दिया और भागवतों को इससे नई प्रतिष्ठा और गीरव मिले। विश्वणाल से महाभारत में कृष्ण के विवद को विध-वमन किया है, उससे स्पष्ट है कि कुछ कहर-गियपों को श्रीकृष्ण की देवता मानना पसन्द नहीं था, किन्तु धना में उन्हें भी या। परिवर्तन मानना पड़ा और वैश्यव मत ने हिन्दू धर्म को विसकृत नमा रूप है दिया।

बंदणव यस के नये तस्त-दूसरी शती ६० ५० में शनै:-शर्न: वंदणव धर्म भीर कृत्य-चरित्र में नए तत्त्व नुदेने गुरु हुए। इसमें धयतार-कल्पना, पांचरात-पद्धति, क्षण्य की बाल-पीपाल, गीपामों और राषा के साव लीलाओं की कहानियों प्रमान हैं। धवतारों की कल्पना पुरानी वी किन्तु गुन्त पून में शर्म-धर्म: इसका पूरा विकास हुमा। पांचवी शती ६० ५० तक कृत्व धीर राम मनुष्य थे, दूसरी ग० ६० ५० में वे देवना बने, धीर-धीर धवतारों की संख्या बढ़ने लगी। पहले छः भी, बाद में दन हुई, इसमें बुद्ध को भी ग्राम्मित कर लिया गया या और घल में बेनो के प्रथम तीर्व पूर ख्यामरेन धादि को समावित्र करके यह २४ तक पहुँच गई। पांचरात्र पद्धति में धानुदेन थी पूना चार क्यों में (बतुव्युद्ध) के साथ होती थी। इसके बिस्तृत प्रति-पादन के लिए ६००-६०० ई० के बीन में प्रमुखति के घनुमार १०८ पांचरात्र सिद्धाएं बनी। इनमें काफी तात्विक प्रभाव है और में विष्णु की शक्ता पर अधिक सल देती है।

हरण बोलाएँ— किन्तु वैष्णव पर्म में 'पांचराव' के स्वान गर धीरे-विरे श्रीकृष्य की सीलामी को प्रधानता कितने लगी, मध्यपुन में वैष्णव धर्म का प्रधान संग पत्नी बन गई। महाभारत में इन श्रीलामों का कोई वर्णन नहीं। विल्लु मक्तों गी भावना के सनुसार पुराणकार इन्हें कृष्ण-चरित्र में जोड़ते चने गए। सर्वप्रधम ईशा की पहली श्रीलामों में पाँचनी भारत के साभीर शासकों के समय कृष्ण की गोपाल बाल के रूप में श्रीजामों का यहाँन लोकप्रिय हुमा धीर उसके बाद गोपिमां माई। सातवीं ने नवीं गती के मध्य में विर्वित भागवत पुराण में श्रीकृष्ण की इन शीलामों का मक्ति-प्रधान प्रतिपादन है। किन्तु उस समय तक राजा की करणना का विकास नहीं हुआ था, भागवत में उसका कोई उत्तेल नहीं है। किन्तु १२वीं हाती के अन्त तक राभा कृष्ण-वरित्र का धनिम्न धंग बन गई। इस वाती के अन्त में अपदेव ने राधा-कृष्ण को केलियों का तरस वर्णन किया और निम्बार्क ने धार्थनिक और खासिक दृष्टि से राधा-कृष्ण की उपासना को उच्चतम स्थान दिया।

विकास भारत के बाखाये-गान्य पुन में बैध्यय धर्म ने विकास में दक्षिण भारत ने प्रधान भाग लिया । भागवत पुराण के धनुसार भक्ति दक्षिण देश में पूँदा हुई थी। पांचवीं से बारहवीं वाती के बीच में वहाँ प्रमाद भक्ति-रस की मन्दाकिनी बहाने वाले 'सालवार' वामक वैध्यव सन्त हुए । इनके गीत साज तक वहाँ वैध्यव-वेद समभे जाते हैं। भागवत पुराण भी दक्षिण में निकासया माना जाता है। फाठवी-नवीं शती में वंध्यय अवित-धान्दोसन की वो घोर से अवंकर सतरा पैदा हुआ। प्रक स्रोर कुमारिल भट्ट ने बंदिक कर्मकाण्ड को ही मुक्ति का मार्ग मानते हुए उसके पूना प्रतिष्ठामन का बाल्डोलन चलाता; दूसरी घोर शंकराचार्य ने व्यक्तवाद की स्थापना करके दार्थनिक दिष्ट से अकित सिद्धान्त के मूल पर ही कुठारामात किया । अकित में भगवान और अवत की पुषक् सत्ता बायरपक है, जब सभी कुछ बढ़ा है तो भवित की कोई धावस्मकता ही नहीं रहती। शंकरावार्य के धगाध पाण्यस्य, धनाधारण प्रतिभा बद्दत वास्त्रार्थ-मामध्ये ग्रीर विलक्षण व्यक्तितम से यह विद्यान्त लगमग गर्वमान्य ही चना, किन्तु वैष्णकों ने शीध्र ही धपने भनित-सिद्धान्त की सुदृढ़ दार्शनिक साधार पर स्थापित किया । यह बामें 'बालायों' दारा हुया । यहले बालामें सावमृति दशम शती के बन्त में या गारहवी शती के प्रारम्भ में हुए, इनका प्रचान कार्य न केवल अविकायों का संगठन, मालवारों के मीतों का संप्रह तथा उन्हें इविक रामों में बड करना और मन्दिरों में उसका मायन कराना या स्थितु बैष्णवर्गसङ्गानों की दासीसक क्याक्या भी थी । इनके उत्तराधिकारियों में वासूनानार्थ धौर रामानुवानार्थ (११०० ई०) थे। रामानुस ने धांकर के महैतपाद के मिरोध में विशिष्टाईतवास भी स्थापना की । इसके अनुसार प्रतितन सद्गुणों के भण्डार एक ईश्वर के नीव और जगत दो प्रकार के विशेषण है। एकर के महैत में बीच-बहा में समिसता होते के कारण भनित के लिए कोई स्थान न ना, रामानुज की दार्घनिक पद्धति में उसे कहा का विशेषण सामते हुए भी उससे पूचक् माना सवा, खतः इसमें भक्ति सम्भव भी । किन्तु रामानुत की अक्ति उपनियद-अतिपादित स्थान और उपासना पर वस देती भी, तसमें भोगास करण की जीनाओं का कोई स्वान न था।

रामानुज के बाद के बानायों में धानन्तती थे या माध्य (१३ वीं) और निम्बार्क उल्लेशनीय है। माध्य ने ओव की बद्धा से बिलकुल भिन्न माना भीर क्षेत्र तक भाववती की पूजा में वानुदेव के 'चतुष्युंह' की जो पूजा चली बाती थी, उसके स्थान पर विष्यु को हो उपास्य माना है। इस द्विट से यह 'विष्युत धर्म का सच्चा संस्थापक' कहा जा सकता है। बारहवी शती के बन्त में निम्बाई ने उत्तर भारत में नीपियों भीर रामा में विरे भीक्षण को पूजा जलाई। तैलंग बाह्यण होते हुए भी उन्होंने वृन्दावम को ध्रमने धर्म प्रचार का केन्द्र बताया। गोपियों और रामा पर पहले किसी आचार्य ने बात नहीं दिया था। निस्वार्क का यह सत उत्तरी मारत में बढ़ा लोकप्रिय हुआ, चैतन्य प्रांदि प्रावामों के अचार से इसे बढ़ा बल मिला और उत्तर भारत में अनेक भेदों के शाव पर्तमान समय में वैष्णत धर्म का प्रधान क्य यही है।

### शंव धर्म

उद्गम-वैयक्तिन इंस्वर के रूप में शिव का पहला स्पाट उल्लेख 'स्वेतादवतर' उपनिषम में है, बाद में अध्यक्षित्रस्थ उपनिषद में इसका प्रतिपादन किया गया।
दूसरों अ० ई० पूर्व में सैनपन्य के प्रमान की गुचता प्रतिबंधि के महाभाष्य में मिलती
है। महानारत के नारावणीय प्रकरण में उमायति बिव को इस सम्प्रदाय के प्रस्थ प्रमान प्रमान करने का श्रेष (प्रध्याय २३) दिया गया है, उस समय तक जिब मानव था,
देवता नहीं बना था। बातु और सिनपुराण (प्रध्याय २३) की कथायों के प्रमुसार,
जब बानुदेव श्रीकृष्ण ने जन्म लिया, उसी समय कामावर्धन (करवन, वश्रीदा) में विव ने नवुसीय के रूप में जन्म लिया। बीव सम्प्रदाय था प्रारम्भिक माम लाकुन,
पामुक्त या मानुक्तर है। विदेशी जातियों भागवत पर्ग की मौति श्रेष धर्म समीकार
किया। उसके दुध सिनकों के उस्टी तरफ मन्दी पर मुखे जियुत्तवारों शिव को मूर्ति
है। अनेक प्रातुनिक विद्यान इसे श्रेष पर्ग के सन्तापक नजुनीय की प्रतिमा यानते
है। बिल्यू गीवर ही बिव को मानव-मृति के स्थान पर तिस की पृता श्रुक हो गई।

(क) पातुषत श्रेंव सक्त्यदाय—हाटी या दें के श्रें का तक भीत धर्म का प्रयोश कियान और विस्तार हो पूछा था। जैन भारत के दक्षिण धोर तक फैल चुके के। प्रणान भीर कम्पेरिया का प्रधान धर्म मही था। श्रेंव सम्प्रदामों में दोखित त मिने पर भी ध्यांक, एपंचपंच-देरी सम्प्रदू, कालीदाय, भवन्ति-भेते कथि, पुष्चपू, काणानपु-देरे धर्म-तेव्वव शिव के स्थानक थे। दस्ते धर्मक सम्प्रदाम करें। पात्रवी धर्मी दें के पंचमें वाणान पर्माय समें धांवर मन्त्र मा पुष्पा काम को इसके धनुमामों वालीविक्षान सक मिले के, बनारत पायुक्तों को यह था, यहाँ १०० फीट से मुख कम केवी महिरवर की तास-पूर्ति थी। सर्वेष मन्दिरों में दसकी पूजा बती पुष्प-पास से होती थी। पायुक्तों के सम्प्रदाम में सिद्ध धीर क्षान प्राप्ति के विष्टु सामुमा को विन्ती थी। पायुक्तों के सम्प्रदाम में सिद्ध धीर क्षान प्राप्ति के विष्टु सामुमा को विन्तु प्रदेश का प्राप्ति के विष्टु सामुमा को विन्तु प्रदेश के स्थान प्रश्ना पहला था, उनमें कुछ वे थी—(१) क्यांट पर सम्म रमाना भीर भवम से लीवना, (२) पनि तथा होटों को भीता करके 'हा हा' की व्यक्ति करना, मीर (३) सब लोगी बारा निन्दित टक्ट्राये कार्य करना साकि सामक वालीव्य-प्रधानंव्य के विवेश ने क्यार उठ करते।

(१४) पापालिक बॉट गालक्ष-इन शेंग गम्प्रदामों के निदान्त पागुपतों से प्रविक दब में । देतकी प्रधान विशेषवाहें निम्न बी-(१) नवगुण्ड या प्रपाल में भीजन करता, (२) मृत व्यक्ति की भस्म को खरीर पर रमाना, (३) भस्मभक्षण, (४) हाव में त्रिशृत दण्ड रखना, (५) महिरा था पात्र पास रखना और (६) उस में महस्पत महेरवर की पूजा करना।

(म) झैब सम्प्रवाय — किन्तु 'धीव' सम्प्रदाय के सिम्रान्त और बाचार कापालिकों से अधिक सीम्य और तर्कनांगत थे। यह प्रात-साम सम्प्र्याकाल में जिब की महित और उपासना पांचव मंत्रों के अप, प्राणायाम, धारणा, ष्यान, समापि त्रवा विभिन्न प्रकार के लियों भी पूजा पर बल देता था। नवीं, दसवीं वाती में काश्मीर में बीव धर्म के सम्प्रदायों का उन्ततम विकास हुआ। इनके बाध्यात्मिक विचारों में मोलिकता और धामिक प्राचार-अवहार में उदारता भी। इनमें उपगुक्त सम्प्रदायों की बाममागी प्रवृत्तियों का कभी प्राधान्य नहीं हुया। बाधमीर के इस उदार शैव यम का कारण संकरावाय का प्रभाव समान वाता है।

### शंव साहित्य

- (क) आगम नायु, निग और नुमें पुराणों के स्वितिस्ता सैन प्रैन्यरबाद का आगम नामक प्रत्यों में विस्तार में प्रतिपादत किया गया है। आगम सहार्देश हैं, किन्दु प्रत्येक के साथ स्वेतक उपागम सुदे हैं और प्रत्येत कुल संक्या १६८ है। में नालबीं जाल हैं। से पहले सन कुते से। इतमें प्रतिपादित सैन धर्म 'सामम सैन समें वहलाता है। यह इतमासी है। गयी सती से संकर ने स्वदेतवाद का प्रवार किया भीर काशमीर के सैनसमें ने दीतवादी साममी का स्थान सदैतवाद की प्रवान किया।
- (क) तामिल साहित्य-पल्तन (क्षडी श्र- ई॰ से) तथा चीन लगाडों (क्षा श्र) के संरक्षण से इतिह देश में श्रीन धर्म का बढ़ा उल्लप हुआ। मंग्रहों के कर में धेवधर्म-सम्बन्धी कितान जामिल गाहित्य का निर्माण हुआ। वंज्यानों के धामनार मन्तों की भौति नाप्रमार नामक सैंव मंत हुए। पहिंग धीन अग्रहीं के रचीता प्रमित्र पत्त 'क्षाने सम्बन्ध' सम्बन्ध सातार्थी करी में हुए। व्यक्तिम पुराण पित्या पुराण' सहित उपमें कह ११ सबह तामिल शैव पर्म का धावार है। इनमें पहले मात संघर्डों 'देशारन' में घपार, तृत्वर धीर जान सम्बन्ध की रचनार्थी का सबह है, इनको श्रीतिक विचार-पारर धाममों में मिलती-बुनती है।

क्षेत्र विद्यान्त—पेरहवी, चीयहची शतियों में तामिल ग्रीय धर्म में मणीन साहित्य का निकास तुथा, क्षेत्र क्षेत्र सिद्धान्त कहते हैं। धन धारमी वा स्थान १४ सिद्धान्त शास्त्री ने से निया।

शीर श्रेंत का सिमायत सम्प्रदाय—धैनी ना एक मतत्त्वपूर्ण सम्प्रदान वीर वीत है। इसका संस्थापक ११६० दें० में कलमूरी राजा विकास से शाह-गई। बीनमें बाला उसका प्रमान सन्ती नामन ना। कलॉटक धौर महाराष्ट्र से बीड बीर बेन समी की समाप्त करने का क्षेत्र इसी की है। यह सम्प्रदाय बास्मा-सम्बन्धी मैतिकता बीह पित्रवता पर बहुत दल देता था। इसकी विशेषता कट्टर हिन्दू समें के तिखान्तों का विरोध है। के वेद की प्रामाणिकता और पुनर्जन्म में विश्वास तहीं रखडे, बाल-विवाह-विरोध तथा विश्वा-पुनविवाह का समर्थन करते हैं, बाह्मशों के अति तीव मुखा रखते हैं।

मध्य पुत्र में महाराष्ट्र तथा दक्षिण में राष्ट्रकृट कौर चीन राजाकों के संरक्षण में कैव धर्म बढ़ा लोकप्रिय हुपा । इसी समय इसीरा (वेसन) के जगत्-प्रसिद्ध कैनाय कौर संबोर के विशास कैव-मन्दिरों का निर्माण हुया ।

#### बन्य सम्ब्रदाय

पैल्या भीर सैन धर्म के सितिरिक्त शक्ति, समामित, स्वन्त सा कार्तिकेम, ब्रह्मा भीर सूर्य को पूजा भी हिन्दू धर्म में सावबाहन मुग से क्ली। इनमें ताकत सम्प्रवाम विशेष रूप से उल्लेखनीय है। पहले यह सत्तनामां वा धुका है कि वैदिक पूग में क्ली सम्व की उपासना नहीं थी। भीष्म पर्व के तहसके प्रध्याय में पहली पार दुर्गा की स्तुति मिलती है। गुप्त गुन में सिन की शक्ति को अधिक अधानता मिली है। शक्ति के वपासकों से शरीर में पदचक माने, 'हिम, हुम, कर' आदि मन्त्रों से तथा धोग में स्वीकिक सिद्धियों को शक्ति, यन्त्रों को शक्ति और 'मुहाधी' में विश्वास किया, देवी को अनुन्न करने के लिए पशु तथा नर-विलयों की प्रजित अधिकत हुई। सुधान क्वांग को मात्रवीं शती में एक बार शक्तुओं ने क्लीब के पास बिन देने के लिए पक्त तथा थी सहस्त हुई। इसान

मुगलमानों के बाते के बाद हिन्दू धर्म में भक्ति घीर मुपार की नई लहरे चली. उनका बर्शन बारहर्षे घण्याय में किया जायना ।

## दशंन

दर्शन सम्भवत भारतीय संस्कृति की समुख्यमत्तम कृति है। भारतायपं विचारप्रधान देश है। वैदिक सुन से प्राप्त्रांतिमक धौर पारतीकिक प्रवन भारतीसों की
कैंचन करते रहे हैं धौर उनका हल इंडने वाली स्थ्यारमित्रमा को सब चान्त्रों में
केंदर माना जाता है। घतः इसके विकास में हुआशे वागों से हमारे देश के सर्वोत्तम
विचारक भने रहे है। यही बारण है कि सर्व-चिन्ता की क्रेंबी-केंनी उड़ान तथा
विचारों की सुदमता धौर भंभीरता में बहुत कम देश उनकी पुलना कर सकते हैं।
प्राप्त देशों के दर्शन की घरेशा भारतीय सर्व-आन की कई विशेषताएँ है। जीन कि
भितिस्त किसी प्रन्य देश से वार्शनिक विचार की वीत हजार वर्ष लस्बी धौर
प्रविच्छित परम्परा नहीं है। पश्चिम में यह कियल फिलासकी धर्मात् विचार का
धनुराय-मात्र है, पश्चित सन्त्रांति सा बुद्ध-विचास की वस्तु है। किन्तु मास्त्र
में इसका जीवन के साथ पनिष्ठ सम्बन्ध है। इसका उड़ेश्य बाल्मास्तिक, शापिकीतिक,
भाषिकीविक तायों से संत्रात मानवता के क्षेत्रों की निवृत्ति है। पूरोप में दशन धौर
धर्म पृथक्-एमक् है। दर्शन बुद्ध वा विषय है, उसका उड़ेश्य बाल्मासिक, शापिकीतिक,
धापिकीवक तायों से संत्रात मानवता के क्षेत्रों की निवृत्ति है। पूरोप में दशन धौर
धर्म पृथक्-एमक् है। दर्शन बुद्ध वा विषय है, उसका उड़ेश्य बाल्मा की सोत है, पर्म
ध्रवा धौर विक्वान की यस्तु है। किन्तु हमारे देश में धर्म धौर गैतिकवा को सामार-प्राक्त है।

दम्मंतिक दिकास के बार पुण-भारतीय दम्मं के विकास की नार प्रधास कालों में बांटा वा संकता है—(१) प्राविभाव काल (६०० ई॰ पू० तक),(२) सुज काल (६०० ई॰ पू० ते पहली प्र० ६० तक),(१) माध्य काल (पहली से प्रदूर्णी वाली तक) (४) पृथ्वि काल (उन्मीसबी ग्रती से नसंसान समय तक) । पहले काल की तम भारतीय दम्मं का उपावाल कह सकते हैं। इस समय में इसके प्रायः सभी पृज्युस विवारों का उदय हुमा। बाद में पृज्वुस का में विकासत होने वाले छहीं दर्मों मा बीजारोगण इस काल की घटना है। विस् प्रकार एक ही घट-मुल विवासित होने पर नाता शालामाँ-प्रवासामां में विभवत ही जाता है, वैसे ही वेदों तथा उपात्मावदों के विवारों से बाद नाना सम्प्रदाय विकासित हुए । भारतीय तस्क निन्तन तो अस्वेद से ही बारम्म हो गया, उसमें दर्भों के इन सनायन प्रक्तों के बस्पूट उत्तर है कि वह से ही बारम की पैदा हुमें, बेरे वैदा करने वाला कीन है, इसके पैदा होने से यहने क्या

सा । नामदीय सकत (ऋ० १०/११६) में इनका स्पष्ट बल्लेसा है । पूर्व वैदिक पूरा में वरव-विन्ता की प्रवृत्ति गाविक वर्षकाण्ड के बीमा से दवी रही, किन्तु उत्तर वंदिक युग में यज्ञों के विकस प्रतिक्रिया होने पर इसकी लहर पुन: प्रथल हुई । मनुष्य क्या है ? वहीं वे घामा ? सर कर कहाँ नायेगा ? सच्छि का क्या प्रयोजन है ? इस प्रकार के प्रश्नों से सार्थ विचारक संधीर ही उठे। उपनिषदों से जात होता है कि धनेक समुद्र परिवारों के कुनीन युवक धर-बार छोड़कर विभिन्न आणि-मुनिन्नी के बायमों में नाकर इन प्रश्नों का उत्तर सोबा करते थे। इनमें प्रधान रूप से इसी प्रकार के सवाद धीर बावार्ग हैं। विश्ववेता, मैत्रेपी, मस्यकाम, जावाल, पिप्पलाद की कहानियाँ उस समय के तत्त्वान्वेषण पर सन्दर प्रकाश दालती है। उस समय तक मारतीय दर्शन की मृतभृत मान्यताओं, पंचभृत, वंचेन्द्रियां, बात्मा और वरीर की वुसन्ता, प्रात्मा भी धमरता, सर्वोच्च, सर्वेष्णायक मला या वहा, उसके स्टब्स, स्थित विकास को अभिया, सत्व, रज, तम के तीन गुणों, कर्मवाद, पुनर्जन्म, संसार की क्षणभगुरता भौर नरवरता ने निद्धानों का जन्म हो इका था । किन्तु प्यक् दार्शनिक सम्प्रक्षायों का विकास नहीं हुया था। उपनिषयों में सभी प्रकार के दार्शनिक विकारों की केंगी-से-केंगी उड़ाने हैं। कठीपनिषद् में एक साथ शांस्य भीर वेदान्त का अति-पादन है। तैलियाम तमा बहुबारम्बक उपनिषद में देवानी बाह्य का उन्होंस है किन्तु इतवा करों भी कमवट या व्यवस्थित विवेशन नहीं किया गया ।

सूच काल (२०० कि पू०-पहली शती दै०)—सूच वाल में दार्थनिक विभागों को प्रकृतावड किया लाने लगा। उपनिवर्धों में सस्व-चिन्तान की धार्राध्मक वहाने हैं, दर्शनों में स्पर्यत्मक विकेशन। कथिल, कथाद गीतम की सांस्य, वैद्योपिक, स्याय दर्शन का स्विधिता सममना ठीक नहीं; उन्होंने केवल गहने से कले शाने वाले विकाशों को गुनवड निया। विशान सम्याम में दन्हें ऐसा नया व्य देने का कारण स्पष्ट जिया वा नुका है। सही या देन पून में भारत में एक प्रवन्न सामिक भीर बीडिक व्यक्ति हुई थी। बीड, जैन भीर वार्याक विकाशों ने जब प्राचीन विचाशों तथा कहियों पर लगी-वरी और सीधी-नीधी भीड़ें की, तब प्रक्रियों पर लगी-वरी और सीधी-नीधी भीड़ें की, तब प्रक्रिया। कौटिन्स के समय तक (जोमी सन देन पून का धन्तिम मान) वेचल तीन दर्शन के समय तक (जोमी सन देन पून का धन्तिम मान) वेचल तीन दर्शन के समय तक प्रचीन को सीधी युन या धार्यक्रिक सात्महन युग में पहली पन देन सक धन्तिम क्ष्म में माने वाले वैद्योपिक, सात्महन युग में पहली पन देन मीमांसा (बेदाना) नृजवड हुए।

भाष्य काल (यहली का० ई० से पन्द्रह्मों का० ई० सका) — दार्शनिक विकास का गोसरा हम भाष्य बाल है। इसे यहि दर्शन का स्वर्शनुम कहा कार्य तो अत्युवित स होगी। इसी युग म नामार्जुन और अंकर-वैसे शार्मनिक पैदा हुए जिसकी टक्कर के दार्शनिक दूसरे देशों ने बहुत कम पैदा किंगे हैं। इस काल में विभिन्न सम्प्रदासों के दार्शनिकों में परस्पर युव टक्कर या चात-प्रतिभात कलसा रहा। दसने दर्शन के विकास में बड़ी महापता दी। प्रत्येक दर्शन को विपक्तियों हारा उठाये आक्षेपों का उत्तर तथा नई समस्याभी का समाधान करना पहला था । यह कार्य भाष्यकारों ने किया। ये स्वतन्त्र ग्रन्थ लिखने के स्थान पर पुराने दर्शन की या आध्य की टीका द्वारा इसे सकलतापूर्वक करते रहे । इसमें ये म केवल आक्षेत्रों का समावान करते वे किन्तु नवीन सिञ्चानों का प्रतिपादन भी करते थे। शंकर का प्रदेत इसी प्रकार का सियान्त है । हम अपने दर्शनों के सच्चों को ऐतिहासिक दृष्टि से जनका अप-विकास देशे जिला नहीं समझ सकते । उदाहरणार्थे स्वाय दर्शन का विकास बीख दर्शन के साथ जुड़ा हुआ है। त्याय का सर्वप्रथम भाष्यकार वास्त्यायन नागार्जुन चारि सर्वेक आरम्भिक बीड दार्शनिकों का सण्यन करता है, उसके उत्तर में दिङ्नाग ने 'प्रमाण-समुक्तम' लिला । इसके जवाब में प्रसिद्ध नैपाधिक उद्योतकर ने 'बालवायन साध्य' पर 'न्याय पातिक' की रचना नी, इसका खण्डन बीड दार्शनिक पर्नकीति ने 'प्रमाण वार्तिक' में किया, अन्त में इसके उत्तर में बाबस्पति मिश्र की 'तारपये' टीका जिसी गई। भाष्य पुन में इस प्रकार के पात-प्रतिपात से भारतीय दार्शनिक ठल्ब-बिन्तन की जिस अवाहै तक पहुँचे, प्रापृतिक विचार-धारा उससे प्राप्ते नहीं इह सकी। प्राप्त युग को प्रयान भागी में बेटा है-(क) यहली से बाठवी सठी तक हम बाल ने नागार्जुन, वमुबन्धु, मनंग, धर्मकीति और शक्तुर-जैसे दिमात्र वार्धनिक पैदा किये। मारतीय व्यान में मीलिकता बीर नवीनता बनी रही । (स) किन् इसके बाद से सोलहुनी शती तक भाष्मकारों ने प्रधान क्षय से बेदान्त की विभिन्न क्ष्मारूपाणी पर बल दिया, मीसिक विचार बहुत-कुछ समान्त हो गया। चीमे मृति गुग में मुख्य रूप से मान्यों का सबे स्पष्ट करने के लिए विभिन्न टीकाएँ तिली जाती रहीं।

आरतीय वर्शन की प्रयान क्य से दो आगों में बॉटा जाता है, (१) नास्तिक दर्शन, (२) वर्शनत दर्शन । नास्तिक दर्शन वेद की प्रामाणितता भीर ईस्वर में विद्यास गृही रखते । इनमें तीन प्रयान हैं—चार्बाक, जैन धीर बीड । व्यक्तिक दर्शन क्ष: है—पूर्वमीमासा, उत्तरमीमाता, सांस्य, थोग, न्याम बीर वेजिक्ति ।

## माहितक वर्शन

(१) सार्वाक-वायांक वर्धन मिलकुल भौतिकवादों यौर प्रत्यक्त में विद्धांस करने वाला है। इसके मन में ईश्वर, पराशेक, धारमा, स्वर्ग, नरक की बोर्ड समा महीं। इसका प्रधान सिद्धान्त है—'लाखों, निध्यों, भौते चढ़ासी,' 'जय तक निर्मा, मुल से नियों, क्व मेकर भी थी थियों, न्योंकि शरीर के भ्रष्टम हो जाने पर बीर्ड लीडकर महीं धाना', प्रध्यात्मवाद निरा इकीसता है, जयत् में धानी ते दिलाई देने वाले, भूमि, जल, धांग्य घीर बायु चार ही तस्व हैं, इनके संबोध से स्वनावकंत चेतना गौर बुद्धि को दहर्यान होती है। जीवन का नश्य भीग भीर इध्य-अन्ति है। मृत्यु के बार सब बीर्जी का धन्त ही जाता है। ऐतिक मुलवाद पर मन देने के क्रारण क्षमा नाम नार्थाक (भार-वाक —मृत्यर वाणी) तथा मोकायत (मोक में विस्तीरहें) है। इमके प्रवर्तक मृहस्पति नामक ऋषि थे। इसका मूल प्रत्य तो मुखा हो चुका है, किन्तु उसके स सुच पिछले प्रत्यों में उपस्था होते हैं।

नायांक दर्शन सम्भवतः श्रृति-काल के बन्त में बढ़ते हुए प्रशानुष्ठान, तपश्चरण भौर पारलीविनता के विरद्ध प्रतिक्रियां थी।

(२) जैन—वैन धर्म प्रारम्भ में आचार-प्रधान था। बाद में उस में दार्शनिक सिद्धालों का विकास हुआ। उसास्वाति और कुन्दकुन्दाचार्य (पहली श॰ ई०) जैन दर्शन को भीव बालने वाले थे। छठी से नवस शताब्दी का काल जैन पुन का स्वर्ग पुन है। इस समय सिद्धसेन दिवाकर (पाँचवी छ० ई०), समन्तमद (सातथी त० ६०), हरिमद (धाठवी ता०), मह प्रकलक (धाठवी ता०), भीर विज्ञानन्द (सवी वा०) हुए। परवर्शी वार्शनिकों में हेसचन्द्र (१०८६-११७२ ई०), मह्लिसेण सूरी (१२६२ ई०) धीर गुणरत्न (१४०६ ई०) उल्लेखनीय है।

जैन दर्शन प्रत्यन्त, धनुमान धीर शब्द नामक तीन प्रमाण मानता है। इसका प्रधान सिद्धान्त 'स्याद्वाद' है। इसके धनुमार प्रत्येक वस्तु धनन्त धर्मात्मक है, इन सबका ज्ञान तो दनी व्यक्ति को ही एकता है, जिसने केनल्य (मुक्ति) प्राप्त कर क्षिया हो, माधारण व्यक्ति उसके श्रवा-मात्र को ही ज्ञान सकते हैं। यतः हमारा ज्ञान सीमित धीर सापेश्व है। इसे प्रकट करने के लिए प्रत्येक ज्ञान के साथ शुरू में स्थान्त (सम्भवतः) शब्द जोहना चाहिए। इसी को स्थाद्धाद मा धनेकान्त्रवाद कहते हैं। वैन धर्म धनेत्र हल्यों की मत्ता में विश्वाम रखने से बहुत्ववादी मास्तववाद (Pluraliatic Realians)का पोषक है। वैन दर्शन में मोक्ष के सीम साधन हैं—(१)सम्यक् हर्णन (अद्धा), (२)सम्यक् ज्ञान, (३)सम्यक् चरित्र । चरित्र को सुद्धि के लिए बहिसा' सहय, धस्तेय, बद्धावर्च धीर स्थारियह का पातन सावश्यक है। जैनी कर्मफादावा इंट्यर को सत्ता नहीं मानते।

(३) बीड वर्णन — सरवान् बुढ ने सामान्यतः दार्शनिक समस्याधी भी अपेक्षा श्री थीः किन्तु बाद में उनके अनुयानियों ने वर्धन की वर्शे सूक्ष्म विवेचना की। शुढ की शिवायों के मूल प्रधानतः वी दार्शनिक सिद्धान्त थे। (१) संपातवाद (२) सन्तानवाद। पहले सिद्धान्त का भाराय यह था कि आस्मा की कोई पुषक सत्ता नहीं, वह धरीर धीर मानसिक प्रवृत्तियों का समुख्या (संघात) मान है। सन्तानवाद का ताल्यों है कि घाटमा स्था जर्मन् वानित्य है, नद प्रतिकाम बदलता रहता है। जिस प्रकार नवी का प्रवाह प्रतिक्षण बदलते पर भी वहीं प्रतीत होता है, दीपना की भी वरिवासित होते हुए भी उसी तरह जान पड़ती है, वैसे ही घाटमा और जमन् वाणिक होने पर भी प्रवाह (संसान) कप से बने रहते के बारण स्थापी प्रतीत होते हैं।

बीद दर्शन की कार सम्प्रदाशों में बीटा जाता है—(१)वैभाषिक, (२)शीवा न्तिक, (३)शीयाचार धीर (४) माध्यांमक । इनका प्रचान मतभेद सत्ता के सम्बन्ध में है। बैमापिक के मत में बाह्य एवं भीतरी (मानस) जगत् से सम्बन्ध रखने वाले वप्रान

63

नभी पदार्थ पास्तविक हैं। इसीलिए इसका नाम 'सर्वास्तिपाद' भी है। सीवालिक बाह्य पदार्थों को अनुसान द्वारा हो सत्य स्वीकार करते है। सोवालार विज्ञान भवता जिस्त को ही एक मात्र नत्य सामता है, इसीलए विज्ञानवाधी भी कहनाता है। माध्य-मिक के मत में जगत् के समस्त पदार्थ शुत्य रूप हैं, बतः इसका नाम श्रुत्यवाद मी है।

बौद्धों के दार्थनिक सम्प्रदायों का विशाल साहित्य प्रायः लुप्त हो चुका है। धन इसका चीनी और तिब्बती धनुवादों से पुनस्तार हो रहा है। वैभाषिक सम्प्रवाय के सिद्धान्तों की जानकारी वसुबन्ध के 'धिभाषमें कोष' से मिलती है। वसुबन्धु की कुछ ऐतिहासिक समूत्रगुप्त (३३०-३७१ ई०) का तथा बालादिल का गुरु मानते है। यतः उसका समय बौथी या पांचवीं सती है। ये पेशावरवासी बाह्मण थे, पहले नैभाषिक या सर्वास्तिवादी थे, बाद में धपने बढ़े भाई घरांग के संग धौर उपदेश से विज्ञानवादी को । विज्ञानवाद के संस्थापक 'प्रश्निसमयासकाए' धीर 'मध्यान्स विभाग' 🕏 प्रगोता धार्य मैत्रेम (तीसरी छ०) थे। जिल्तु इसका प्रसार क्रमंग धीर वस्त्रवस्त्र ने किया । सर्वम ने 'बोधिसत्व भूमि' और 'महायान मुतालकार' निवे तथा वस्वन्धु ने 'याबा-संबर' बीर 'धिभवमंत्रीव' । इस सम्प्रदाव के बन्य दो प्रसिद्ध बानाये दिङ् नाम धीर धर्मकीति है। विक्र नाम बसुबन्ध् के क्षिण्य धीर 'ध्रमाण-समुख्यय' के प्रशेता थे। धर्मकीति (पांचवी छ०) ने 'प्रमाण वार्तिक' में विज्ञानवाद का प्रतिपादन तथा बौद्ध न्याय पर अन्य नैयायिकों के बाक्षेपों का निराकरण किया है। माध्यमिक मत के धवर्तक नागाज'न (दूसरी श॰ ई॰) तथा धन्य प्रसिद्ध धानार्थ आर्यदेव (तीसरी या ईo) स्थाविर बुद्धिपालिस (पांचवी शo) चन्द्रवीति (छडी शo) और शान्त-रक्षित (बाठती स॰) थे । नागाजुंन की कृतियाँ 'माध्यमिक-मुन', धर्म-संग्रह' भीर 'सहल्लेस' है। धार्यदेव का चतु-रातक धनुषम दार्शनिक रचना है। धान्तरक्षित का सर्वोत्तम प्रथ 'तरव-पंपट्ट' है । इसमें बाह्मण बार्थनिकों की विस्तृत धानीबना करते हुए बीज सिजानों का समर्थन किया गया है। माध्यमिक सम्प्रवाद के साचार्य न केतन बौढ़ किन्तु भारतीय दार्शनिक जगत की सबसे बड़ी विभृतियों में हैं।

#### धास्तिक दर्शन

१. पूर्व मीमांसा—छः यहांनी में मीमासा घपने स्वरूप के कारण काफी पुराना प्रतीत होता है। इसका प्रधान उद्देश कर्मकाण्य सम्बन्धी वैदिक वाक्यों की समुचित व्याक्या के नियमों का प्रतिपादन है। मीमासा का विचार बहुत प्राचीन है। नियमों बीर बाह्मण-वंथीं में इसका संकेत है। किन्तु मीमासा के पूर्ववर्ती सभी विचारों को श्रृङ्खलावद करके शास्त्रीय व्या देने का श्रेय महर्षि वैमिनि को है। विभिनीय वर्णन के १६ वष्याय ६०६ अधिकरण तथा २,६४४ सुत्र है। बाणुनिक विद्यान पहले १२ प्रथ्यायों को ही प्रामाणिक मानते हैं। इनमें यक्ष-विषयक वर्ष का किन्तुत विचार है। उपवर्ष, जनवास (इचरी छ० ई०) और सकरस्वामी (२०० ई०)

में भीमाला-पूजी पर पृत्तियों सीर भाष्य निशे। इनमें शवरस्वामी के भाष्य की जूनमा सहामूत्र के 'सांकर-भाष्य' तथा पाणिमीय सप्टाक्वायों के 'मांकंत भाष्य में की जाती है। बाद में 'शावर भाष्य' के टीकाकारों ने कीन सम्बदाय चलाये—भाष्ट मत, पुक्त सीर मुरारी मत। भाष्ट्र मत के धवर्षक कुमारिल भट्ट वे (साठवी श्र० का प्रवीद) भीमासा के विकास में कुमारिल-पुत्त (६००-१०० दे०) स्वर्ण युप है। कुमारिल ने भीमासा को बीडों के धार्वपों से बचाया, सिद्धान्तों को सुवीप क्वावया करने इसे सोवांत्रम बनामा। इनके प्रयान संग बलोक, धीर सन्ववासिक है। इनके गिष्य मध्यवामिक ने विधि-विवेक, तथा 'मावनाविवेक' सादि प्रथ सिले। भाष्ट्र मत के धन्य सावायों में पार्वसार्यों (बारहवी श्र०) श्रीर लाग्डरेंग (सतारहवी श्र०) उल्लेखनीय है। गुस्मत के सस्थापक कुमारिल भट्ट के शिष्य प्रयाकर सिल थे। सीसरा सम्प्रदाय मुरारि मिश्र (बारहवी श्र०) का है।

भीमांसा का मुक्य उद्देश्य तो पतादि वैदिक अपूष्टानों का विदेशन करना था, किन्दु इसमें मोनानकों ने धनेक नवीन सिद्धानों की उद्भावना की। बाद के स्वरूप धीर उपकी नित्यानित्वता पर बड़ा सूक्ष्म विचार किया। विरोधी बाक्ष्मों की संवित विद्धान तथा व्यास्था करने के उन्होंन जो मीनिक विद्धान्त निर्वत किए, जनत स्मृति-पंची के सर्व-निर्वाय में भी बड़ी महायता की जाती रही है। वैदिक कमें बाल्ड का जान तो मीमीना के बिना हो ही नहीं सबता।

२. जतर भीमांसा (वैवान्त)—वैदान मारतीय दर्धन का मबसे वमकीला रहत है। वेदान पूत्रों के असंता महर्षि वर्दरायण है। ये सम्भवतः महर्षि दीमिन के समकातान थे। इनका उद्देश उपनिषदों के माधार पर ब्रह्म का अतिपादन, साक्ष्य, वैश्वेषिक जैन, बीद्ध व्यादि मतों का लक्ष्यन, ब्रह्म-आप्ति के वेदान्त-सम्भव सापनों का वर्णन था। वेदान्त दर्धन के मूत्र दर्धने घटनाघर है कि भाष्मों के बिना जनका आप जानना बहुत कठिन है और भाष्मकारों ने दनते धपना धभीष्ट सर्च निकालने में बड़ी सीच-तान की है। यत. इन मुझी का वास्तविक मध्ये और महर्षि वादरायण का अध्याय पता लगाना घटना विलाह कामें है। किर भी इतना प्रयश्य कहा का सकता है कि बादरायण के घटना विद्यान्त शकर में निम्न में। उनके मूल विचार सम्भवता में में "विम्न बह्म की घटना प्रयश्म प्रमृत है। जीव चैतन्त्रका है। जान उसका विद्यान्य मा गुण है। वह्म-त्रवान का उत्पादन घरेर निमन्त दोनों कारण है। वादरायण घरेर सकर में प्रधान भेद यह है कि सूलकार मायावाद नहीं मानते में। उनका मत था कि बह्म से प्रधान भेद यह है कि सूलकार मायावाद नहीं मानते में। उनका मत था कि बह्म से प्रात्न होने पर भी जीव उससे पृष्क भीर वास्तविक वन रहते है। बह्म से वनने वाला जनन्त भी वास्तविक होता है। धकर के मत में यह प्रवास्तविक भीर मिष्ट्या है।"

वेदान्त मूत्र पर प्रतेक धानायों ने धपनी-प्रपनी वृष्टि के प्रमुख्य आक्याएँ लिखों हैं। इनमें जीव और ईश्वर के सम्बन्ध में ही प्रधिक मत-भेद है। शंकरानार्थ (७८८-६२० हैं०) बीब धीर बहा में कोई भेद नहीं मानते। उनका मूल विद्याल है— नहां मान जनका मूल विद्याल सीनों कालों में रहते वाली वस्तु है, संसार ऐसा न होने से मिध्या है। उनकी ध्याव-हारिक सत्ता है, किन्तु पारमानिक सप्ता नहीं है। अंकराजाने का नुसरा बढ़ा सिद्याल यह या कि बहा के वो स्वरूप है—नितु करवा सनुषा। माना विद्याल प्राप्त के वें स्वरूप है। नितु प बहा माना के सम्बन्ध से रहित, सर्वश्रेष्ट, अस्वरूप, ज्यापक और सिज्यदालक स्वरूप है। नीतरा निद्याल जान के द्वारा मुक्ति था।

भी शंकराणामं के सिद्धान्त बाद के भीका-प्रेमी बंध्यव धानाधी को प्रसंद नहीं थाने। वे बीन सीर बहा में अब मानते थे, उनके मत में कहा ही देशवर था, वेतन जीव तथा जह जयत भियम नहीं, सत्य थे। जीव धानु तथा सर्था में धनमा है, भीकत ही सोदादापिका है। इस्हान धरने निद्धान्ती के समर्थन के लिए धपनी दृष्टि है वेदान्त-मूर्जों का माध्य जिया। इनमें रामानुज (११४० ई०), मस्व (१२६६), निम्बार्क (१२५० ई०), धीर पत्तना (१४०० ई०) उत्संधनीय है। रामानुज हा मत विशिष्टाउँत कहनाता है। इसके धनुसार क्षेत्र तमा जयत परिवत्त महमाता है। इसके धनुसार क्षेत्र तमा जयत परिवत्त महमाता है। इसके धनुसार क्षेत्र तमा जयत परिवत्त कहाता है। इसके धनुसार को मत धवैत न होकर विशेषण बावा (विशिष्ट) धवैत है। मध्य जीव धीर ईश्वर को सर्वेशा पूषक् मानते हैं, साथ ही वे ईश्वर को इस जगत का निमान कारण ही मानते हैं, उपादान नहीं। अतः उनका मत देत मत कहलाता है। धामार्थ निम्बार्क जीव धीर ईश्वर को ध्वताह कान में भिन्त मानते हैं धीर वैसे धीमार्थ। धतः उनका मत को ईताईत कहा जाता है। धता वाता है। धता मानते हैं धीर वैसे धीमार्थ। धतः उनका मत को ईताईत कहा जाता है। धताना मानते हैं भीर वैसे धीमार्थ। धतः उनका सर्वात धर्मात्र सुद्धाह सामते हैं।

भारतीय बाङ् मय में सबसे अधिक साहित्य वेदान्त पर सिक्षा मया है। अर्डतवादी वेदान्त का प्राप्तम शीहपाद (७०० ई०) की 'माण्डक्य कारिकाकों से होता है। नहीं कती के ग्रुरु में शकर ने प्रस्तानपारी (वेदान्त सूत्र, उपनिषद धीर मिता) पर प्रदितीय भाष्य निष्धा। 'शकर भाष्य' पर वाषस्पति (नहीं दा०) से 'मामती' नाम की एक सुन्दर टीका निल्ही। वेदान्त के मन्य प्रत्यों में बीहर्ष (बारहर्वी श०) का 'सावतन-नपट-लाव', नित्तुतानार्व (तेरहर्वी श०) को 'सावतीं माम की एक सुन्दर टीका निल्ही। वेदान्त के मन्य प्रत्यों में बीहर्ष (बारहर्वी श०) का 'सावतन-नपट-लाव', नित्तुतानार्व (तेरहर्वी श०) को 'सावतीं (मीसहर्वी श०) को 'प्रवेतियित् (बीदहर्वी श०) को 'प्रवेदतीं एक) का सिद्धान्त नेस स्वयं उल्लेखनीय है। वैष्णव सामार्वी में रामानुत ने बढ़ामुर्वी पर तथा मीता पर माध्य निल्हा। वेदान्तवीं शक (बीदहर्वी श०)ने की वैद्यान मत गरवन्त्री पाष्ट्रिक्यपूर्त प्रत्यों की रचना नी। मच्य तथा यक्तम ने प्रयोग मत के समर्थेक पूर्णवश्च तथा प्राप्ताच्य निल्हे। समूचे महत्त्वन्तुत्वी में वेदान्त पर नवे-नये भाष्य निल्लेन का कम जारी रहा।

के साल्य — साल्य के मुलमूत निकार काफो आसीत है सौर यह ईतवायों होंने से वैदान्त का प्रवल प्रतिपक्षी रहा है। कठ, सान्दोग्य, क्षेतास्वतर उपनिषदी में इसके सतेक सिद्धान्त बीज रूप से मिला है। साक्ष्य का मूल सर्थ है — सम्बन्ध क्यांति वा मवाचे जात । यह बैतवादी है इसके अनुसार प्रकृति और पुरुष ही मूल तस्व है, इसके प्रस्त्वर सम्बन्ध से जनत् का धाविनांव होता है। मूल प्रकृति से स्ट्यूट्यति की धिक्या इसमें बड़े विस्तार से समजाई गई है। प्रकृति सस्व, रज, तम नामक तीन मुणी की लास्यावस्था है, इसमें वैपस्य होने से स्टिट का धाविनांव होता है। तीन मुणी का विचार सोवम की भारतीय दर्शन की सबसे वही देन है।

सास्य दर्शन के प्रतीता महींप कपिल भाने जाते हैं। वे उपनिपत्कालीन हैं, किन्यु इनके नाम से प्रचलित सांका सूत्र बहुत हो धर्वाचीन हैं। इसका प्राचीन भीर प्रतिश्व ग्रन्थ ईन्वर कृष्ण की 'सांगपकारिका' है। इसका समय बहुत विवाद-पस्त है, प्रायः इसे पहली का ६० का माना जाता है। यह इतना प्रसिद्ध ग्रन्थ था कि छठी ता ई० में इसका चीनों में प्रमुवाद हुआ। इसकी व्याक्याओं में 'माठर वृत्ति (दूबरी हा १६०), 'गीएपाद माध्य' तथा वावस्पति मिल्ल (नवीं थ०) जो 'तस्य कोमुदी' उटलेखनीय हैं। सोंवहवी थ० में विज्ञान मिल्लू ने सांक्य सूत्रों पर 'सांक्य प्रवचन जाव्य' तिखकर सांग्य भीर वेदाना का सामंजस्य किया।

४. मोग मोग दर्शन' सांक्य से सम्बद्ध है। मोग का मर्प है जिल्ल्लियों का निरोध। 'मोग दर्शन' में इनकी विस्तार से विवेधना की गई है। मोग के साठ सङ्ग है—यम, नियम, धासन, प्राणायान, प्रस्वाहार, धारणा, ध्यान, समाधि। समाधि में इच्छा धर्मन स्वरूप में भवस्थित होकर कैंबल्य या मुक्ति प्राप्त करता है। योग से सनेव प्रकार की निर्द्धियाँ प्राप्त होती है। 'योग दर्शन' के विमुलियाय में इनका विस्तार से वर्शन है। सावय से सन्वन्य होते हुए भी प्राप्त ने ईश्वर की माना है, अतः सीग थों सेश्वर सोस्थ भी कहा बाता है। वो पुरुष गर्वाधिक ज्ञानी बलेश, कर्य-विषयक (वर्शनका) से मुक्त है, यही ईश्वर है। योग समाधि धीर मन के संगम की विधियों पर साधक वस देता है।

भारत में नोग का बहुत सधिक महत्त्व होते हुए भी योग पर बहुत कम सन्व तिसे गए। वर्तमान समय में उपलब्ध योग-मुनों के रचितता पर्वजित (इसरी घा० इं० पू॰) याने जाते हैं। इस पर व्यास का प्रसिद्ध भाष्य तीगरों घ० ई० में तिका गया। नवीं घ० में वानस्पति मिश्र ने 'व्यामनाच्य पर एक टीका लिखी। 'व्यास-भाष्य' के प्रतिरिक्त 'योग-सूत्रों' पर प्रतेक टीकाएँ बनीं, इनमें राजा भोज-कृत 'राजमातंत्रक या भोज वृत्ति' विदेश रूप से प्रसिद्ध है।

प्रसाव — भारतीय दर्शनों में साहित्य की दृष्टि से वेदानत के बाद न्याय का दलान सब से उन्ता है। पांचवी सब दें के से न्याय पर भारत में निरन्तर विचार हो रहा है। न्याय के विकास की दो भाराएँ नहीं हैं। पहली तो सुलकार गीतम से प्राहुमूं त होती हैं: उसे प्रमाण, प्रमय, संसय बादि सोलह पदायों के विवेचन पर बल देन से पदार्थ भीनांसत्तमक ध्यवा प्राचीन न्याय की भारा कहते हैं और दूसरी प्रत्यक्ष, अनुमान, उपमान तथा शब्द प्रमाण का सुदम विवेचन करने से प्रमाणकीमोनात्मक या नव्य न्यायधारा कहनाती है। इसके प्रवत्नंक गंगेन उपाध्याय (वारहवी सक) थे।

'म्याय वर्शन' की उत्पत्ति भीमांसा के विचार से हुई । वर्तमान न्याय सुकों के प्रसंता गोतम (क्वी अ० ६० पू०) माने जाते हैं। पहले यह बताया जा चका है कि बौद्धों का उत्तर देने से लिए बास्स्यायन (पहली या दूसरी श॰ ई०) ने न्यास साहस लिखा; इनके बाद उद्योतकर (छडी शo), वाषस्पति मिथ (नवीं द्यती), जयन्त मह (नवीं श॰) तथा उदयनावार्य (दशम श॰) ने क्रमशः 'न्याय वातिक' की, 'तालमं टीका' 'स्याय संवरी' तथा 'स्याय-कुसुमांजलि' हारा इस कार्य को पुरा किया । तेरहवीं दा अमें 'मध्य न्याय' के प्रवत्तंक मिथिला के गमेश उपाध्याय ने 'तत्त्व-जिल्लामणि' की रचना की । इसके बाद पांडिश्य की कसीटी उदयन तथा गंगेया के बन्दों की क्यास्था ही रह गई। पहले दो सी वर्ष तक मिविला के पण्डित नव्य न्याय का विकास करते रहे। पन्द्रहवीं सती में बंगाल में सबदीप का विद्यापीट स्थापित हुआ भीर धगले दो भी वर्ष तक यह 'नव्य न्याय' का प्रधान केन्द्र रहा । सीसहती, समहर्वी शांतियाँ नव्य न्याय के इतिहास का मुत्रशं तुप हैं। इसी समय बंगाल के शुरुषर नैमामिक रहनाय शिरोमणि (शोलहवीं श०), मनुरानाय, अगवीम (सनहवीं श०) भीर गवाधर महानार्ग (सथहवी ग्र॰) हुए। इनकी टीकाएँ भारतीय पाण्टिन, प्रसार प्रतिभा सौर सूक्ष्म विवेचना-सक्ति के उत्तम उदाहरण हैं। बाल की साम निकासने में कोई दूसरा बार्शनिक नव्य नैयापिकों को मात नहीं दे सकता ।

६. वैद्योधिक — वैद्योगिक के प्रधान सिद्यान्त न्याम से मिलते हैं। जमत् के सम्बन्ध में उसका वृद्धिकोण बहुत्वमिश्रित वास्तववादी है। यह सात पदावें (इब्ल. गुण, कर्म, सामान्य, विद्येष, समवाय और धमाव) और नौ द्रव्य (पृथ्वी, जल, तेज, वायु, धाकाश, काल, दिक् धारमा और मन) मानता है। इसकी विद्येषता 'विद्येष' नामक पदावें की कल्पना है, इसीलिए यह वैद्येषिक कहनाता है। पृथ्वी या जल का एक परमारण दूसरे परमारण से जिस विद्येषता के कारण विभिन्न है, वहीं विद्येष है।

सम्भगतः वैद्येषिक ने ही सर्वप्रवन मृष्ट्युत्पत्ति की प्रक्रिया स्पष्ट करने के लिए परमामुखाद के सिद्धान्त का विकास किया। त्याय ने इसे वैद्योपिक से यहण किया।

मैसेपिक वर्धन के मूचनार महान कनाद है। इनका समय सीमरी घ० ई० पूक सनमा जाता है। नैसेपिक के सिद्धान्तों का स्वान्त का से निक्ष्यण प्रसस्तपाद के 'यदार्थ-पर्म-सवह' में है। इसका समय नूसरी ग० ६० है। प्रशस्तपाद के संघ पर स्वीमिश्वाचार्य (साठवीं दा०), खदयनानाय (दशम दा०), श्रीवराचार्य (दशम दा०) सौर वालनानाय (शारहवीं दा०) ने टीकाएँ सिखी। सारम्म में स्वाय वैशेपिक पृषक् में; किसा दशम शती के बाद दोनों समयग एक हो गए।

भारतीय दर्शन की विशेषता— भारतीय दर्शन का प्रधान उद्देश जनत् की द्रश्यमान विविधना में एकता का अन्वेषण है। त्याय वैशेषिक, सोक्ष्य-भोग और वेदान्त में इसी की हैं इसे का यहन किया है। इनकी दृष्टि कमश्चः सुक्रमतर और सुक्रमतम हीती गई है। दर्शन का जरन विकास अवितयाह में उपलब्ध होता है, जिसके अनुसार हीती गई है। दर्शन का जरन विकास अवितयाह में उपलब्ध होता है, जिसके अनुसार मृद्धि के सभी ध्य एक ही बढ़ा से विकासत तुए हैं, जगत् के द्रश्यमान बहुत्व भीर बानात्व में आन्तिक एकता है। भारतीय दर्शन की सबसे बढ़ी कीन और देन यही है। आज यदि संसार अनेकता के भीतर जात्विक एकता के सिद्धान्त को मत्ती मीति हुद्ध्यम कर से नो वह आगु-वर्गी, उद्यमनक्षी, तथा प्रत्यक्षर गुढ़ों के भीषण जास से शाहबत परिवाण पा बकता है।

## मीयं-सातवाहन-कुशाण-युग (३२२ ई० पू०-२०० ई० लगमग)

राजनीतिक स्थिति - ३२२ हैं पूर्व में बाद्यपुरत मौर्य के पाटलिएव में राज-विहासन पर बैठने के साथ भारतीय इतिहास में एक नया पुरा आरम्भ होता है। इस समय मनप में बिरकान से धारम्य हुई साम्राज्यबाद की प्रवृत्ति पूर्णता को प्राप्त करती है। हिन्दुक्त प्रवेत से बंगान की जाही तक पहला एकम्छन गार्वभीम शासन स्थापित होता है। सगभग सी वर्ष तक मीर्य भारत की सर्वोच्च गावित बने रहे। किन्तु इसके बाद अगले गांच सौ वर्ष तक समुचे भारत को एक शासन-मूच में विरोने वाली कोई शक्ति न रही । मीली के बाद मगध में अनग्रः गुंग, शायर और आल्ब अयों का यामन रहा । उत्तरी भारत पवन, तक, पहनव भीर हुआव आदि विदेशी जातियों द्वारा बादाकान्त होता रहा । २१० ई० द० वे जगमग उत्तर में वयन, (धुनानी) धौर पूर्व में खारवेन धीर दक्षिण में सातवाहमी के मधे राज्य वह सहे हुए। १०० ई० पूळ नक इनमें होड रही; कविन के राजा सारवेल का उद्य और घस्त बेल्का बारे की भावि अल्पकालिक था, यवनों ने उत्तर पविश्वमी भारत में काधियों, पुरुकरावती, सञ्चित्रसा धीर सामस (स्थानकीट) में घवने रावव स्थापित किये धीर वो भी वर्ष तक उसका इस प्रदेश में शासन रहा । भाववाहन वंश की स्वापना २१० हैं। पूर्व के जनभग सिमुक नामक बाह्यवाने महाराष्ट्र में की थी। बाद में बान्ध्र प्रदेश पर प्रविकार कर नेने से यह बंध प्रान्धवत भी बहुनाया । विदेशी धाकमणी से भारत की रक्षा करने का इसने भरमक पत्न किया । भनेक उतार-बतावों में भी यह वंत बार सी प्रवास वर्ष तक बना रहा और इस काल में इक्षिण भारत का प्रधान राज्य रहा । इसर भारत में १०० ई० पूर्व से ५० ई० पूर्व सक सकी की प्रभावता बनी रही। १७ ई० पूर्व से उद हैं। तक सातवाहनों का करने उत्कार हुया, किन्तु इस बीक में उत्तर-पश्चिमी भारत में पहलती (४५-३ ई० पू०) और फिर पुतानों की मता स्वापित हो गई । ईस्वी सन् शुरू होने के साथ कृताणी का साम्राज्य उत्तर भारत में कैनने नता । इनका धातन परिचम के असिब रोमन सामाना का समकातीन था । इसके सबसे प्रतामी राजा कानिया (७६-१२० ६०) ने पाटतिवृत्र से मध्य एशिया में चीन की मीमा तक के प्रदेश को जीतकर एसे अपने विशास साम्राज्य का भ्रंग बनाया

था । ७८-१८० ईं तक उत्तर भारत में कुमाण तथा दक्षिणी भारत में सातवाहन-सामान्य की प्रमुखता रही ।

## मीयं-सातवाहन-कुशाण-युग की विशेषताय

पहली विशेषता-व रेविकम का श्रीमरीश — राजनीतिक वृद्धि से अवधि इस मुम में भारत विदेशी जातियों के धाकमणों का शिकार रहा, किन्तु नव्यता के इतिहास की वृद्धि से इस काल की सबसे बड़ी विशेषता विदेशों पर भारतीय संस्कृति का धाकमण था। किस समय मबन, शक, कुशाण कृत की नदियां बहाते हुए भारत का धाकमण था। किस समय भारतीय धम-दूव शान्ति पूर्वक उन देशों की धम-की विजय कर रहे थे। धम-विजयों की परिपाटी इस सुग में धशीक ने जुक की थी। जिसने म केवल लेका में अपने पुत्र बीट पुत्री को भेजा, धियतु पश्चिमी पृश्चिमा, पुरोक सीट प्रिकार के पांच राज्यों में ध्याने पर्म-प्रचारक भेजे थे। ईसा की पहली धती में बीट धम का सन्देश मन्य पृश्चिमा श्रीर चीन में पहुँचा।

इतरी विशेषता-भारतीय संस्कृति के प्रचार के साथ इस काल की दूसरी विशेषता विदेशियों द्वारा भारतीय संस्कृति और धर्म का धपनाया जाना था। पर्वापः राजनीतिक दृष्टि से मनन, सक, पहलब और कुशाण भारत की जीतते थे परला सांस्कृतिक वृष्टि से भारत हारा जीत लिए जाते थे। यवन राजाओं में मिनान्वर (१६०-१४० ई० पू०) बीड पर्य का परम भक्त था। तलशिला के राजा अन्तर्निवत के राजदूत हेनियोरस द्वारा दूसरी मती देखी पूर्व के मध्य में वेशनगर (बिदिशा) में स्वापित किया गया गरुड-ध्वज उसके वैष्णव वर्म को प्रश्लीकार करने का प्रमाण है। नाशिक और काली की मुकाओं में यूनानी धमेरेव, सिहच्यज, धर्म भीर उप पादि के मनेन दान उनके बीद-धर्मानलम्बी होने की मूचना देते हैं। यननी के बाद इस देश पर दाकों का साक्षमण हुया। विजेता होकर भी वे भारतीय अर्थ हारा विजित हुए । परिचमी भारत के महाकालय नहपान (लगमग =२-७० ई० पूर्व) का जमाई उपवदात बहुर हिन्दू था । नासिक के एक मुहालेल से जात होता है कि उसने तीन नास गीवें तथा सोनह यांव बाह्मणों को दान किये थे । बाह बाह्मण-कन्याओं के विवाह में धर्मने व्यय से कन्यादान किया था धीर साल-भर तक एक लाल बाह्मणों को भोजन कराया या। तकांशिला के शक शासक पतिक के तथा मथुरा के शक लवप रचुन (सगमग २०-=५ ई० पू०) की पटरानी के बौद्ध संवासम स्रोर स्तुवों के लिए वान के समिलेश मिले हैं। सेलकरण के बेटे हरफरण ने, जो समजत-पहलब था-काल में नौ मठों से सुसज्जित गुहा-मन्दिर बौद्ध-मिलुसी की वान विमे । कुलाओं का पहला राजा विसकत्म बीट था, उसने २ ई० पू॰ में घपने दूतों के हाथ कीट धर्म की एक पोधी पहले-पहल चीन भेजी । उसका घेटा विमक्ष्म (शासनकाल ३०-७७ ई॰) शायद भैव या । उसके सिक्कों पर नन्दी के सहारे लड़े हुए शिव पाएं गए हैं। उसके उत्तराधिकारी कनिष्क के सिक्कों पर यद्यपि यूनानी, ईरानी और भारतीय देवता मंकित हैं, तमापि वह बीड धर्म का परम मकत और प्रवस पोषक था। उसके उत्तराधिकारियों में वानुदेव प्रथम (लगभग १४०-१८० ई०) श्रैंव था। इस प्रकार यह स्पष्ट है कि इस सुन के सभी भाकान्ता भारतीय संस्कृति को ग्रहण करके भारतीय समाज में धृल-मिल गए। मधाप विदेशियों के हिन्दू समाज में वित्तीन होने की प्रक्रिया गुप्त सुग तक चलती रही, फिर भी मौर्य-मातवाहन-कुषाण सुगों में विदेशी जातियों को जितनी बड़ी संख्या में भारतीय समाज में पत्रा निया गया वैसा बायय बाद में कभी नहीं हुया।

(तीसरी विशेषता-इस पुन की एक प्रत्य विशेषता वेदिक पूर्व का पुनक्त्यान तथा धौराणिक हिन्दू वर्म धीर महायान संघवाय का बाविमीन वा । सम्राट धशोक द्वारा बीद धर्म को राज्याश्रम मिलने से मौसे पुन में उसकी बड़ी उन्नति हुई भी । लेकिन जब पिछले मीर्य-सम्बाट विदेशी बावमणों से देश की रखा नहीं कर सके तब उनके द्वारा संरक्षित धर्म के प्रति जनता में प्रतिक्रिया हुई । भीधी का स्थान खेने वासे गुंगों तथा उनके समकालीन सातवाहन वंश के शाहाण राजाओं ने हिन्दू धर्म की प्रवस संरक्षण प्रवान किया । पुराना वैदिश वर्ष अपने उसी यश-प्रधान रूप में तो नहीं लौट सकता था, इसलिए उसने धनेक परिवर्तनों के साथ वौदाणिक रूप धारण किया । वैदिक गर्मी था स्थान घर मन्दिरों में प्रतिष्ठित देवी-देवताओं ने में लिया। देवता तो वैधिक धर्म में भी थे धौर प्रब भी रहे । फिल्तु पहले उनकी उपासना मनी हारा होती थी, अब उनके मन्दिर बनने अमे और पुरियो पूजी जाने नगी । बेदिक देवताओं में इन्द्र प्रधान था। यब विष्णु और शिव की प्रमुखना मिली। यह उस समय का भागवत-धर्म था । इसके साथ धैव-धर्म का भी विकास हुआ । ईरान से प्राप्त बाह्यणी ने सूर्व को पूजा चलाई। इन सब परिवर्तनों का क्षठे बच्चाय में विस्तृत बर्गान किया जा अका है। बीराणिक पर्म का प्रभाव बाँड पर्म पर भी पहा । उसमें बुढ एक ऐति-हासिक महापुरुष के स्थान पर प्रमुख देवता वन गए । मथुरा धीर गांधार में उनकी मुनिया बनी, यह समका जाने सना कि बुद्ध कई करमों से साधना कर रहे थे, उस समय वे शीवसरव थे । बानेक बीचिसरवों की मृतियों बनाकर उनको पौराणिक इस से पूजा की जाने सभी। बीड धर्म के इस सबे कप की असके समर्थकों ने महायान पर्यात बड़ा मार्ग बदलाया धोर उनकी दुलना में पुराने बीद धर्म की हीनयान कहा । नागार्जुंन (१४० ई०) महायान के प्रमुख बाजामें वे । महायान ने वपना गब साहित्य संस्कृत माधा में कर लिया । क्रिक्ट से महामान की प्रवल राज-संरक्षण मिला । उसने चौथी बौद महासना दुनाई, 'विविदक' पर माध्य विश्ववाया । उसका साम्राज्य अध्य एशिया तक विस्तृत था, इससे बीद्ध धर्म के प्रसार में बड़ी सहायता मिली ।

बोबी विशेषता—नारतीयो द्वारा निर्देशों में वस्तियों वसाया जाना और बहुत्तर भारत का सूत्र-पात उनकी बीबी विशेषता थी। प्रशीक के समय कोतन (जीनो तुर्किस्तान) में भारतीय उपनिवेश की नीव पड़ी। भारतीयों ने वहां बीतियों के साने से पूर्व बर्तमान मारतन्य नवी की सीता नाम दिया था। १०० ई० पू० के सार्व वैरोजन ने वहां के पञ्चालकों को लिजना सिकामा। इस प्रदेश से मारतीय सम्मता है इतने प्रधिक प्रकार मिले हैं कि इसे 'उपरता हिन्य' कहा जाता है के सातवाहनों के उनकर के समय (५० ई० पू०-७८ ई०) में भारतीयों ने बिका पूर्णी एसिया के निविध प्रदेशों में अपना राज्य थीर अपनी संस्कृति स्वापित करके 'परले हिन्य' जा तिमाल किया। सारतीय आपारी इन प्रदेशों में छठी खतों ई० पू० से हों मा रहे थे। ईनवीं सन के शुक्ष में बर्तमान बीतनाम (कामीसी हिन्द चीन) में कीटार और पाण्डरंग नाम के दो छोटे भारतीय राज्य थे। में काम नदी के तट पर एक सीसरा बढ़ा भारतीय राज्य था जिसकी स्थापना कौविदन्य नामक बाह्यण ने की मां। भीनी इस राज्य की फूनान कहते थे। बाजा, सुमाजा में भी प्राय: शैवों ने भारतीय सस्तियों बसाई। १६९ ई० में चम्या (धनाम) में भारतीयों ने एक राज्य स्वापित किया, जो उस समय से बारह मी वर्ष तक किसी प्रकार चनता ही रहा। ईमा जी पहली कानी में पहित्यम ने मैं बागास्कर बीच में भारतीय बस्तियों वसीं। निदेशों में भारतीय बस्तियों की स्थापना तथा भारतीय संस्त्रीय किया गया है।

पाँचकी विशेषता-भारत का इस पूरा में बीम और शोम से सम्बन्ध स्थापित होना तथा पनके साव विवेशी ब्यापार की ब्रम्सपूर्व उत्मति बीर वादिक समाज इसकी प्रोबची विशेषता है। चाह कियेन की पाका दारा १२७ ई० पू० में माना एशिया के स्वसमार्ग की शोज से भारत घीट चीन के वाणिक्य का नया पथ कला और इनसे कीन का रेशम पहिचमी देशों को इननी धरिक माना में जाने लगा कि इस मार्च का काम हो 'रेशम का मार्च' पड समा । हिलालास नामक पुनानी नाविक ने ४१ ई॰ में मानमून हवाओं की महायता से पश्चिमी घरम मागर को पैतालीस दिन में सीमा पार करते का धाविष्कार करके रोम और भारत के रास्ते को जहत सुराम बना दियां। इससे भारत धोर रोग व्यापार बढ़ा। भारतीय मलमल, मशाली बहुमुख्य मणियों धीर सुपन्धित इस्पों की दूसरे देशों में इतनी प्रधिक मांग थी कि निदेशी क्यापार का पसदा सदा हमारी धोर भूका रहता था। इसरे देश इनका जाम नवाने के लिए हमें प्रमृत मात्रा में सोमा-बांदी भेजते वे। पहली शती ई बने (भूगाण-माल में) दूसरे देशों का सोना भारत की घोर बहने बना वा धीर यह प्रवाह समने १,300 बरस मुगल-काल तक भारत की धोर ही बहता रहा । विनिध्क के समकातीन विजनी तमा बीरंगजेव के समय बनियर तक विदेशियों की इस बात की बनी शिकायत रही है कि सब वैशों का सोना भारत की पोर सिचा चला जा रहा है। प्राचीन काल में भारतवर्ष की समृद्धि का एक प्रधान कारण अनुकृत व्यापार द्वारा यहाँ विवेशी से वाने वाला सीना था और इसकी धुरुवात कृताल युग ने हुई।

इही, सालबी, बाठवी और नवी विशेषता—इस युग की इकी विशेषता
मूर्ति, बास्तु सादि कलाओं की उन्नित थी। सम्राट् बयोक के स्तरम तबा उन पर
बनी सुन्दर पगु मूर्तियों, भारतुत धीर मांधी के स्तूप इसके मुन्दर उदाहरण है। पहली
श॰ ई॰ के लगमग बुद की माननीय मूर्ति पहली बार बनी धीर गान्धार की का
विकास हुआ। संस्कृत-साहित्य के बाव्य और साटकों का प्रारम्भ तथा वर्तमान कुप
में मिलने वाली मनुस्मृति, रामायण और महामास्त का निर्मान सातवी विशेषता
है। बाठवी विशेषता मुलगटित साजान्य का विकास और नवीं भारतीय संस्कृति का
मूनान, रोम मादि विदेशी प्रभावी से समुद्ध जीना है। इस मुग के धर्म, कर्ता,
सांस्कृतिक प्रसार और शामन-अणाली पर अन्य संस्थायों में प्रकास डाला गया है,
पतः ग्रही पर सामाजिक, सांस्कृतिक व बाजिक जोवन पर ही विचार किया
जायगा।

#### सामाजिक स्विति

वर्णाश्रम पद्धति—हिन्दू समाज में बर्ग भीर बाधम का विधार पिछमें बैदिक युग में उत्पन्त हो चुका था। बाश्यकारों ने समाज को बाह्मण, क्षत्रिम, चैश्म व धूर नामक बार वर्णों में बाँटा था। किन्तु, यह वर्गो-भेद शास्त्रकारों का बादके-मात्र था और इसने बंदेगान जन्ममूलक जात-पात का रूप घारण नहीं किया था। यह बात उस काल के विदेशी यात्रिमों के वर्गों में बीर तरकालीन धांभनेत्रों से सूचित होती है। भेगास्थनीय के बचनातुसार मीर्च युग का भारतीय समाज निम्न सात वर्मों में विभक्त था:

(१) दार्शनिक-में संस्था भी दृष्टि में बहुत कम थे, नेकिन इन्हें बहुत मान दिया जाता था । इसका काम सार्वजनिक और वैयक्तिक यह कराता होता था । वे तब प्रकार के बारों से मुक्त थे। (२) क्राया—प्राथकाश जनता सेती करती भी घीर मुखों में कोई भाग न नेती थी। (३) मगुन्तालक और विकासी। (४) व्यासारी, विक्ती और माविका। (४) योजा—ये लड़ाई के चतिरिक्त कोई धमा काम न करते में और राज्य की और ने वास्ति-कात में नियमित बेतन पति थें। (६) सरकारी मुखबर तका (७) राजा की परिषद के एदस्य । यह स्वयन है कि मेगास्वतीन का मह दर्गीकरण येथे की पुष्टि से बागीत कर्म-मूनक है, जन्म-मूनक नहीं। इसी प्रकार समीक ने अपने धामिनेशी में वाह्यण, अमण, इन्य (व्ययति), भृतक (मनदूर) सीर दास नामक वर्षी का उस्तेल किया है. जो की की इंटि से समान के विभिन्न वर्ष थे। मीर्य युग के संत में तथा सागवाहन पुन में पत्रन, प्राव, पहलव सीर हुआफ वार्तियों के भारत पर निरन्तर पालमण हो रहे थे. इनमें पर्ण-संकरता की संभावना भी । इस संबद-बात में बातीय शुद्धता की रक्षा के सिए कुछ आवस्थाएँ आवस्थक समभी यह जिससे बाव में जातत्यांत का मेद उत्पन्न हो गया । किन्तु इस समन तक इन नियमों में कठोरता नहीं धार्च भी । धगर उस गमय भी भरत की तरह कठोरता होती सी विदेशी जातियाँ हिन्दू-समाज का घंग न बन पाती । धवित-से-विवय केनस

इतनाही कहा जासकता है कि समाज के विभिन्न वर्गों में अपने की जाति मानने का विचार पहले से अधिक जम रहा था।

वात-पात में पेशे, बान-पान ग्रौर विवाह के विचार प्रधान है। इन दृष्टिमी में उस समय वर्तमान रूप में जात-पात की उत्पत्ति नहीं हुई थी। मनुस्मति में चारों क्यों के विभिन्न पेरी और कार्न बताये गए हैं, जिन्तू इसी स्मृति से यह जात होता है कि में बादमें-मात्र थे । उस समय वर्षांप बाह्मणों का प्रधान कार्य पहना-पहाना, यज करा !-कराना था, तथापि ऐसे बाह्मणों की भी कभी नहीं थी जो चिकित्सा, ज्योतिष व पढ-शिक्षण का कुले और बाज पालने (मन २।१६४) और मुद्दें बोने ( मनू ३ I १६५) तक का काम करते थे । इस सब बाह्मणों को मन् ने 'प्रपाड कर्य' ग्रमांत खाद थादि में बुलाये जाने वाले बाह्याची की पंकित में न बैठने गोम्य बतलाया है है गह स्पष्ट है कि इस प्रकार के व्यक्ति पांत से बाहर होने पर धर्म:सर्नः प्रपनी बाह्मण जाति भी को बैठते थे, क्योंकि कोई उच्च बाह्मण उन्हें घपनी सबकी देने को सैयार न होता था। रोही या सान-पान के सम्बन्ध में भी इस युन में बात-पांत का कोई विशेष प्रभाव नहीं या । बाण्डाल बादि बहुत नीची समग्री जाने बाली जातियों के साम साम-पान का परहेच तो महाजनपद एग से ही चल पड़ा था। यह इस पूग में भी बना रहा । पंतजलि के महाभाष्य से यह प्रतीत होता है कि कुछ ग्रुद्ध जाति वाली के बर्तनों में बाह्मण भोजन नहीं करते थे, और न उन्हें धरने बर्तनों में सिलाते थे। इस प्रसंग में यह स्मरण रखना चाहिए कि शकों और सबनों की गिनती इन खुद्रों में नहीं भी । इस व्यवस्था से वह स्पन्ट है जि प्रायों में परस्पर एक दूसरे के हाथ का मोबन न करने की बात उस युग में नहीं थी। यही स्थिति प्रपनी बात में विवाह करने के सम्बन्ध में भी थी। मनु तथा सम्म शास्त्रकारों की यह प्रवत्त इच्छा थी कि विवाह चपने वर्षों में ही हो, किना असवर्श विवाह उस समय समाज में आफी प्रवासित थे। बाताणों धीर शुद्रों में भी परस्पर काफी विचाह-सम्बन्ध होते थे। मनु को बाह्यम-अनियों का पूडाओं के साथ निवाह बहुत नापसन्द था (मनु ३ । १४) धनुसीम (ऊँचे वर्ण के पुरुष का निचने वर्ण की स्थी के साथ) तथा प्रतिस्तीम (निचले वर्तों के पुरुष का ऊप वर्तों की स्थी के बाव) दीनों प्रकार के विवाह प्रचलित थे, बच्चणि प्रतिलोम-विवाह प्रधिक युरा समन्त्रं काता था। माजवलक्य के समय तक आत के विचार में इस हद तक मरियनवता था गई कि वह दिआतियों की सूदों से विवाह का बिलकुल निवेच करता है (यात १। १६)। लेकिन यह उसका मत ही था। समाज में दूसरा पक्ष मानने वालों की कमी न भी।

गातवाहन तुम के मिनलेकों से भी यही जात होता है कि प्रजा उस समय स्वक्ताओं को दृष्टि से कई भागों में बेटी हुई थी। सबसे उच्च श्रणी में 'महास्थी', 'महामीन', 'महासेनापति' बादि उपाधियाँ पारण करने बाते जिलों के धातक सरदार थे। दूसरे वर्ग में राज्य के पदाधिकारी समात्म, महामात्म, भाण्डागारिक (कोषा- अयक्ष) व श्रेंट्डी (सेंट) सम्मितित से। तीसरे वर्ग में लेखक, वैद्य, क्ष्पक, सुवर्णकार स्पीर गोषिक (सुगन्वित द्रव्यों के आपारी) वे स्पीर चीचे वर्ग में बढ़ई, माली, जुड़ार, महुए स्पार्ट से।

भारत में इस समय धनेक विदेशी जातियां था रही थीं। इन्हें चातुर्वर्ण्य में कहां स्थान दिया जाय यह बड़ा महस्वपूर्ण प्रश्न था। मनु ने इसका बड़ा मुन्दर समाधान करते हुए कहा कि कम्बोज, धक, यवन धीर पहलब धाद जातियां अविव शी। किन्तु धमें कियाओं के न करने धीर आहाणों का बसेन न मिलने से पृष्क (शूड़) बन गई (मनु १०।४३-४४)। प्रसिद्ध सातबाहन राजा गौतमी पुत्र सातकणीं (७६-४४ ई० पू०) जी माता ने बड़े अभिमान से अपने पुत्र के लिए यह लिखा था किन वह "शकों, यवनों व पहलबों का धना करने बाना तथा बातुर्वर्ण्य के संकट को शोधने बाला है।" किन्तु उसी समय स्थयं सातबाहनों ने धक-कन्याओं से विवाह करके संकरता उत्पन्न की। बस्तुतः उस समय वर्ण-ध्यवस्था के नियम इतने कठोर नहीं थे। यह बात इसी से स्थप्ट है कि शुक्लों धीर सातबाहनों ने बाह्मण होते हुए भी क्षाय-धमें का थानन किया।

वणों को मीति चार आश्रमों के विचार पर भी शाक्तकारों ने बल विया।
यूनानी लेखकों ने फल-मून पर निर्वाह करने वाले बल्क-पारी प्ररण्यवासों सामुधों
का वर्णन किया है। ये बानजरण प्रतीत होते हैं। बीडों ने निभू जीवन को इतना
क्यापक बना दिया था कि समाज को इससे हानि पहुँचने लगी थी। संन्यासी बनने
का धर्य था सामाजिक कर्त्तव्यों को छोड़कर भागना। महाभारत (शान्ति पर्व =10,
१०११०, २१, २७, ११११,२) में मिल्लूपन की जिल्ली उड़ाई गई है। मतु ने
गृहस्याश्रम की बड़ी महिमा गाई है (३१७७)। मह भी उल्लेखनीय है कि मनु धौर
साजवालय दोनों मिल्लूणों को दूषित करने को तुष्छ ध्रपराथ मानते थे, क्योंकि उन्हें
हिन्नयों का प्रश्रमा लेना पसन्द नहीं या।

स्त्रियों की स्थित — कांटिलीय वर्षशास्त्र से जात होता है कि मीर्य युग में स्त्रियों की स्थित बहुव अच्छी थी। याग में उन्हें पूरा विश्वार मा। कुछ अवस्थाओं में ने तलाक दे सकती थी और पुनिववाह कर सकती थी। मान्यनं (परस्पर येम से हुए) विवाहों में परस्पर ग्रंथ होने पर तलाक दिया जा सकता था (परस्पर देवान्मीका)। पति के विदेश जाने तथा निश्चित्र समय तक न भीटने पर स्त्रियों दूसरा विवाह कर सकती थी। विश्ववाधों को भी पुनिववाह करने का प्रधिकार था। पति यदि स्त्री की सीम बार से प्रधिक पीटे सो स्त्री उसके विश्वत प्रदालत में प्रभियोग क्ला सकती थी। नियोग की प्रवित्र भी प्रचलित थी।

सावनाहन युग में मन्द्र स्मृति ने निछली अवस्थाओं में कुछ परिष्णार किया। सौर्य युग तक विवाह एक ठहराव-मान था, उसमें तलाक हो मकता था। मन्द्र ने उसे पदिच सस्कार द्वारा अविच्छेद बनाया, नियोग तथा विवचा-विवाह का निर्ध्य किया। मबापि उसने स्थितों को स्थतन्त्रता का धपिकारी नहीं समझा किर भी उनकी प्रशंसा समझ्य की है-"बही स्थितों की पूजा होती है, बहा देवता बसते हैं।"

वैदिक मुन की मीति रिक्यों पतियों के साथ धर्म-वर्म में भाग सेती की, यह सन्दोक को पत्नी काइवाकी के धानरण से मुक्ति होता है। धवरोध (हरम) तथा बहु-विवाह की परिवाही राज-परिवारों में प्रचलित थी। पूनानी लेखकों के धनुसार कुछ रिजयों बाजीवन प्रशासारिकी रहकर दर्धन-शास्त्र का धन्यपन करती थी। छतः मह स्पष्ट है कि इस मुन में भी गाभी व मैत्रेबी-तेसी विदुर्धी रिजयों होती थीं।

बास-प्रमा-संबंधि मेगास्थनीय में प्रापार पर एरियन में किया है कि उन्नी समय भारत में बास-प्रया नहीं थी, तथापि खिलाकेकों तथा पर्मशास्कों से इस प्रकृत का मचलन मुचित होता है। इसका कारण सम्भवत यह है कि मुनान में जिस बर्ड् पैमाने पर शास-प्रथा प्रचलित थी और उनके साथ जैसा बुट्यंबहीर होता था वह भारत में न था। प्रजातन्त्र-पद्धति के धारणी एयन्स ने कुल ३५ हवार स्वतन्त्र स्रोट इ लाग दास में अर्थात् प्रति श्वतन्त्र स्वतित के गीछे तेरह दास में । धार्मी की स्थान को कि कुल प्रवा के ६२३% थे, पशुधों से भी बदलर भी, वहाँ सेती उन्हीं के बारा की जाती थी; भारत में दास केवल परेलु काम के लिए थे। उनके साथ इतना पच्छा बरताय होता था कि मेगारवनीय को यह अम हो गया कि भारत में दास-प्रणा नहीं है। मोटिल्य की व्यवस्थाओं से प्रतीत होता है कि इस समय भारतीय समाज में जो बोडे बहुत दास में उन्हें भी वह (कीटिस्स) मुनिन दिलाना बाहुता था। "माने स्थित शो धाम बनाया । नहीं जा सकता था। न खेबायंस्य दासभाव!।" जो सनाये दास बनायें वाते ये उन्हें भी बार्ष बनाना बीर उनके साथ दुर्ध्ववहार न होने देना की त्य का लक्त्य का । घरोहर रने दास से मुद्दी, पालामा, पेदााव या जुटन उटमाना, उसे नंगा रक्षना या मारना, वासियों का सतीरव हरण, वासी को स्वतन्त्र होने का विकास है देता या । बधीक ने धपने शिनालेश्री में बार-बार वासी से सरव्यवतार करने की हिदामत की है।

स्वरित्र स्रोर साकार — इनानी नेताकों ने भारतीयों के वरित्र की मुनतकंठ से प्रशंसा की है। उनके वर्णनामुसार भारतीय नत्यवादी होते थे। 'कभे! किसी व्यक्ति पर भूठ बोलने के लिए मुनद्दमा नहीं चनाया रया।' चोरी नहीं होती थी। सक्षी के अतिरित्रत कभी गुरा-पान नहीं होता था। उस समय के कानून बहुत सरस थे। लोग एक हमरे का विकास करते थे। परोहर प्रांदि बनीर मुहरवंदी और स्वाह के रक्षा बातों को थीर इस सम्बन्ध में मुनक्षेत्राओं नहीं होती थे। मकानो पर ताले नहीं लगा। बाते थे, मुनानी नेताकों का यह यसीन बहुत कुछ साथ होते हुए भी अल्युफित्रूओं अतीन होता है।

कान-पान भीर भागोद-प्रमोद- सञ्चाट ग्रशोक में शान-पान के लिए की जाने बाली कुरता और स्था की बंध कराया। "पहले देवताओं के प्रिय राजा प्रियंवर्शी षयोक के रसोई घर में मूप (शोरबे) के लिए प्रतिदिन सैनडों प्राणी मारे जाते थे। पर श्रव, जब यह धर्म-लिपि लिखी गई है, केवल तीन प्राणी—वी मार घौर एक मूग सारे जाते हैं। वह मूग भी सदा नहीं। आगे वे तीन प्राणी भी न मारे जावेंगे। " मनु तमा पासवल्ला-स्मृति में प्रतेक प्रवार के मान समदय कहे गए हैं।

मौर्य मुग बा प्रधान खामोद 'समाज' प्रतीत होता है। बामीन काल में समाज बा सर्व या—पहुंची या रथीं की दौर । (सम-धन्-रथट्टे होंबना) । कहा पण्ट स्थ प्रकार दौहाने या लड़ाने वाले में धीर उन पर शाकी सगाई जाती भी उसे समाज कहते थे। बाद में वे रगभूमियाँ या प्रेड्यानार, बहां नाटक दिखाने जाते थे, समाज कहें जाने लगे। स्रशोक ने धामिक दृश्य दिखलाकर प्रजा में धमे-बृद्धि वा यस्न किया और इसके धार्ती का प्रधुमों की दौर, लड़ाई तथा हिसा बाते समाजों को संय करने की कोशिश्य की। किन्तु अपनी लोग-प्रियता के वारण 'समाज' उन्त नहीं हो सर्व भ मनु ने समाज का उल्लेख समाह्मय नाम से किया है, बन्न इसे तथा खुए को एकदम बंद करने का धारेश देता है। जुमा वैदिक बुन से भारतीयों वा एक प्रिय प्रामीद था। उसका बद होना घत्रभव समस्कर याध्रवत्वय उसे राजकीय नियन्त्रण में करके उसे राज्य की धाय का लीज बनाता है। बीमरा मनोरस्जन नाटक, नृस्य, गायन और बदन था। पर्वजित ने कंस-वय बादि नाटकी तथा शीशिक तथा शीभिनक यादि नहीं का उसने ब किया है। बीपड़ के कुछ स्थ उस समय तक प्रचालत हो कुके थे। कामसूव से यह जात होता है कि उस समय बटेरबाजी, मेडेवाजी, मुच की सवाई ('खावमेयस-मुक्कुट युट') धीर उद्यान-क्रीहाओं का नृत रिवाड था।

कृषि-प्राती सेलको ने साधारण जनता को कृषक, पशुनालक, शिकारी, व्यापारी भीर शिल्पी नामक वर्गी में शिटा है । इनमें संविक संख्या कृषकों की मा । मौर्य युग में इमकी स्थिति इस दुष्टि से घवड़ी प्रतीत होती है कि युद्धों में इनसे न थी इ. निवार्य सैनिक सेवा कराई जाती भी घोर न भी इनके बेलों को किसी प्रकार की हानि व हुंचाई आती थीं। भीषण युद्धों के समय भी किसान द्यानिपूर्वक हता बलासे रहते थे। उन्हें अपनी पैदाबार का कुछ हिस्सा ६ वि अवति कर के क्य में राजा की देना पड़ता या । मानस्यकता पहने पर राजा उनसे समेश प्रकार के प्रणय (नजरान) अबदेस्तों मेता या। कुछ घदेशों में कियानों से वेशार (विध्रि) प्रमय (नजराना) सथा क्यम कई प्रकार के कर क्षेत्र की परिपाठी भी। पश्चिमी मारत के शक सामक बह्दामा में १४० ई० पूर्व में गिरतार में धुवर्धन भील की भरम्मत कराते हुए इस बात पर प्रशिमान अवट किया था कि यह कार्य उसने प्रजा से विष्टि या अपन निर्ण विका ही पूरा कराया है। स्रोतवृद्धि, प्रमापृष्टि व टिव्ही इस से कई बार समर्ने गराव होती भी । अवंशास्त्र में ऐसे धवसरों पर राज्य की ओर से सहायता देने की व्यास्था है। पूनानी नेसको के वर्गानानुसार दार्धनिक वर्ष ने आरम्भ ने ही घपने पास एक प हुई जनता को धाने वासी सुखे तथा फैसने वासी श्रीमारियों की सुबना दें विका करते थे।

ब्यापार-ईसा की पहली प्रतियों में भारत का जावार सीरिया, मिस, रोम, लंका, परले हिन्द घाँर बान से बड़ा । सीरिया के राजाओं से मौर्य-सम्राटों का मैत्री-पूर्ण सम्बन्ध था, वहाँ को शराब और संबीर भारत में पसन्द की जाती थीं । टालमी राजाओं के समय कई बार स्वेज नहर चालु हो जाती भी और भारतीय व्यापारी मिल तक ब्यापार करने पहुँचते थे। रक्त-सागर भीर नील नदी के बीच के पुराने व्यापारिक मार्ग पर शोभन (गोफोन) नामक भारतीय का एक पुनानी लेख मिला है। दूसरी छ० ६० पूर्व में भारतीय व्यापारी जल-मार्ग से सीचा सिकन्दरिया तक पहुँचनं समे थे। टालमो एव्नेत डितोम (१४६-११७ ई० पू०) के समय रक्त-सागर तर के सरकारी समेचारी सिकन्दरिया में एक भारतीय को लाये, जिसे उन्होंने धकेते पुक नाम में भूते-पाने बहुते पाया था। यूनानी भाषा का जान होने पर उसने बसाया कि मारतकों से एक बहान में असने के बाद समुद्र में रास्ता भूल जाने से उसका जहाज महीनों भटकता रहा धीर उसके यह साधी भूख से मर गए । एव्यांत ने एयुदोक्स नामक साहसी यूनानी के साथ उसे भारत भेजा और बहु यहाँ से बहुत मसाले भीर रत्न ने गमा। दूसरी श० ई० पू० में मध्य एशिया में जातियों की उपल-पुमत तमा सीरिया में प्रणान्ति रहते के कारण फारस की बाड़ी से जाते वाला स्थल-मार्च अमुरक्षित हो गया और भारतीय वाणिज्य मिस्र के साथ बढ़ने लगा। कई बार भारतीय व्यापारी इससे धाने बा पहुँचते थे । १०० ई० पू० में एक हिन्दुस्तानी सीदागर का जहाज तुकान में बहता हुआ जर्मनी के तट पर जा लगा था।

इस पुर्व में मध्य एशिया के स्थलमार्ग से चीन के साथ तथा सीचे जलमार्ग द्वारा रोम के माथ भारत का व्यापारिक सम्पर्क होना वडी महत्त्वपूर्ण घटना भी । चीन के नाम होने बाले व्यापारिक सम्बद्ध की घटना बढ़ी मनोरंगक है। १३८ ई० में बोंगी ससाट ने हुवों के विरुद्ध सहायता पाने के लिए बाड् कियेन की ऋषिकों के पास भेजा: १० वर्ष हुणों की कैंद्र काटने के बाद अब यह उनकी राजधानी बससा में पहुँचा (१२७ ई० पु०) तो उसे नहीं के बाबारों में भीनी रेशम विकते हुए देशकर बारवर्षे हुचा, उसे यह सात हुमा कि यह शिल्यु (सिन्धु = भारत) से प्राता है। उस समय तक भारत धीर जीन का सम्पर्क धासाय के दुर्गम मार्ग के था। अब उसने यह नमा रसता पता लगाया और इसके बाद मध्य एशिया के मार्ग से पश्चिमी-अगत् की इतना रेशम आने लगा कि उसे रेशम का रास्ता कहा जाने लगा। रोम के साथ सीधे वसीय नार्ने का सम्बन्ध एक यूनानी नाविक हिन्यलाम ने ४५ ई० में मानसून हवाओं है नियमित क्षेत्र से बहुने का पता लगाकर किया। पहले कहान समुद्र-तट के साथ-नाम बनते में । घव ने मानसून हवाओं के नहारे पश्चिमी (धरव) गागर की मीधा भार करने मने । इसमें रोम के साथ भारत के वाणिक्य में प्रमुतपुर्व उश्रति हुई, जिसका सबसे बहा प्रमान भारत में रोमन सम्राठीं की मुद्राप्तों का बहुत अधिक परिमाण में पाया जाना है ।

नियांत-पायात -भारत उन दिनों समुद्र के शस्ते हाथी-वांत का सामान, कई प्रकार के गरण, मोती, बैदूर्य बादि रत्न, काली-मिर्च, लीव बादि मसाले सुती बीट रेशमी अपहों का निर्मात करता था । रोम में सबसे अधिक मांग काली मिची की थी को वहाँ पहली वादी में दो धशफी की एक सेर विकती थी । रोमन कुदरियों की भारतीय मलमल पहनने का बढ़ा जाव था। पैदोनी नामक रोमन नेसक में रोमन स्थियों की बेनदंगी की फ़िकामत करते हुए लिखा है कि वे 'बुनी हुई हवा के बाते पहनकर अपना सौत्वर्य दिलाती हैं।" ७७ ई॰ में प्लीमी ने यह रोना रोया था कि भारतीय माल रोम में बाकर सीमुनी गोमत पर विकता है और उसके द्वारा भारत दोमन साम्राज्य से हर नाल साढ़ पाँच करोड़ सेस्टर्स का सोना शीच लेता है और यह कोमत हमें अपनी विलासिता और अपनी स्थियों के फैनम के लिए देनी पड़ती है। क्रपमु कत वस्तुमों के बदले में भारत में उन दिनों धराव, यांदी के वर्तन, गाने वाले नडकें, राजकीय प्रमा:पूरों के लिए रूपवती दासियाँ ग्रामा करती माँ । मास्त में मेंगाया जाने वाला सामान कम वा, अतः वेदेशिक व्यापार को सन्वृत्तता के कारण भारत में दूसरे देशों का सोना बहा चला या रहा था। कुलानों के मारत में पहली बार स्थापक रूप से स्वर्ण-मुद्रामी का प्रचलन शुरू हुमा और रीम से माने वाले सीते के कारण ही प्रमृत मात्रा में बड़ा। कुशान सिक्के रोमन सिक्कों के प्रादर्श पर बी अनाये गए थे।

वधोग-वाणिज्य की उपयुंक्त उन्तति में भारतीय विलियवी धौर कारीगरी के इसी कौशल ने बहुत साथ दिया। इस समय का सबसे प्रसिद्ध उद्योग बन्त-व्यवसाय का था। क्ट्रेबी ने धनी व्यक्तियों द्वारा बहिया मलमल पहनने का उत्सेख किया है। अवेशास्त्र से यह शात होता है कि क्याम के बंदिया कवड़े उस समय र्वाजणी महरा, व्यवरान्त कालम, काली, बंग, बला और माहित्मती में बनते थे। पहली मा के पूर में पेरिप्तस के कवनानुसार सबसे बढ़िया मलमल गंगा की जाटी में, बाफ के बंदुसार ढाका के आस-पास बनती थी। विचनाय=सी, तंत्रीर धीर मछलीयट्रम में भी सम्झी मलमण बनती भी। राज्य को कारीयरों की रक्षा का इतना ज्यान था कि भिल्पियों का हास काटने वालों के लिए कौटिल्य ने मृत्यू-दण्ड की व्यवस्था की है। उस समय कारीगर अपनी उन्तति के लिए मामूहिक संगठन बनाते थे जो श्रीम कहनाते में । इस समय के प्रश्निकों के प्रमुसार तेली, कुम्हार, गम्बी, बुलाहे, प्रम्य बेचने वाने, पीतल के बर्तन बनाने वाले, व्यापार करने वाले (सार्ववात) श्रीलगी में संगठित थे । श्रेषियां वर्तमान काल के बड़े बैकी का काम करती थी । पश्चिमी भारत के प्रसिद्ध बाक क्षत्रप महपान (नगमग ६२-७० ई० पू०) के जमाई उपनदात ने नासिक के बौद्ध भिक्षुधों के लिए कई हजार का दान किया। यह राशि उसने बुलाहों की दो श्रीणमों के पास कभी न लोडने वाली घरोहर (प्रक्रमनीवी) के रूप में रख दी ताकि उससे उन मिशुमों को हरसाल कपने (बीवर) मिलते रहें। इसी प्रकार एक मन्य सेख में शक उपाधिका विष्णुदसा ने मिश्तम की दवा-दास के लिए एक बभी न सीटने वाली भरीहर का दान दिया। राज-परिवार के व्यक्तियों द्वारा बुकाहों की श्रीमधी को ऐसे दान देना इनकी ऊंची हैसियत के सूचक है।

उस समय के शिल्प धीर वर्गणिज्य की उत्तरि का गरिकाम आरतवर्ष की समुत्रपूर्व समृद्धि की। भीवेंबुन में पाटलीपुत्र न केवल उस समय संभार का सबसे बड़ा धहर था, किन्तु समूच प्राचीन बगत में कोई दूसरा सहर उसकी तुलना में नहीं ठहर सकता था। प्रनास का बज़ान नगर एवंन्स ४३० ई० पू० तथा रोम २७ ई० पू० से १७ ई० तक सपनी समिकतम समृद्धि के समय पाटलीपुत्र का चौथा हिस्सा-मात्र थे।

#### साहित्य

भीर्यपुत्र को सबने प्रनिद्ध साहितिक रजना चन्द्रगुरत के मंत्री कोटिन्य का 'क्रकंगास्य' है। यह तत्वाचीन राज्य एवं शासन-सम्बन्धी मान के लिए एक बढ़ी हात सिंक हुआ है। पातंत्रल महामाध्य में मात होता है कि उस समय प्रनेक प्राथ्यान (प्रवादि, वासवदत्ता प्रादि की कवाएं), प्राक्ष्यापिकाएँ (कवाएं), इतिहास, क्राव्या, काव्या, कंस-वथ, वालि-वथ, प्रादि नाटक प्रचलित थे, किन्तु इस समय ये उपलब्ध नहीं होते।

साम्रवाहत पूर्व साहित्यिक दृष्टि से बसाधारण महत्त्व रखता है, क्योंकि इसके पूर्व आम—सुज्ञान में हिन्दू अमें के धायारभूत बन्ध मनुस्मृति और महाभारत का वर्तमान का तथा गानिनीय बाद्याच्यायों पर महींचे पत्रजनि का गुप्रसिद्ध 'सहाभाष्य' किसा गया । पत्रजाल पूर्यामय सुङ्ग के समकानीन वे ब्यार उन्होंने उनका धरवमेष पत्र करजाया था। प्रनेतान्त्र के मबसे प्रसिद्ध प्रन्य 'मनुस्मृति' की रचना श्री जायसमाल को के संतानुवार युगति भागेन ने १५०-१२० ई० पू० के बीच से की । बाद में 'माजबल्क-स्मृति' का निर्माण हथा । इसमें धर्म धीर व्यवहार (कानून) का पूषक्-पूषकृत तथा संतेष में बहुत मुखर प्रतिपादन है।

 में श्रांबतीय स्थान रखता है, कुछ विद्वारों के मतानुसार १४० ६० पूर्व से २०० ई॥ के बीच में तिथा गया । बाल्यायन का 'काम-यूव' काम-वास्त्र का समृतपूर्व सन्य है, यह तीसरी बती ई॰ में तिथा गया ।

काव्यों तथा नाटकों के श्रीतरिक्ति इस समय संस्कृत के कुछ नये व्याकरण सौर कोश भी बने । माणिन की प्रन्टाच्यामी संस्कृत का पूर्ण धाक्योप व्याकरण हीने के साथ-नाथ क्यों दुवह और कठिन थी । माधारण जनता को एक सरस और सुवीय व्याकरण वा धायद्यकता थी । वह अर्थनमाँ के 'कावन्त्र' व्याकरण ने पूरी की । मह व्याकरण इतना नोकप्रिय हुवा कि मध्य एविया से वालि तक बृहत्तर भारत में धीश्र ही इसका प्रसार हो गया । विदेशी इसी की महाबता से सरकृत गोवाते थे । इसी के प्रादर्श पर 'सम्बायन' का पालि व्याकरण' और तामित का प्रशिद्ध व्याकरण 'लोक-प्रियम बना । संस्कृत का प्रशिद्ध 'धमरनीश' बीढ धमर्सिन्ह ने पहनी सती दें के में जिला।

आयुर्वेद में चरकं बीर 'मुखत' भी इसी मुग में तिले गए। चरक बीसी बनुत्रित के मनुपार कनिया का राजवेद था। इसने बात्रेव पूनवेतु के धन्य का नमा संस्करण किया था। किन्तु धानकल हमें तो चरक-सहिता मिनतो है, वह दुवन वंचनद (पन्नावी) द्वारा चरक का पुनः संस्करण है। इसमें दसने मुख्त का महय-वंचनद (पन्नावी) द्वारा चरक का पुनः संस्करण है। इसमें दसने मुख्त का महय-वंचनद वा विष्य था। वर्तभान मुख्त नायान न (१५० दं०) द्वारा संशोधित वह घरनलिर का विष्य था। वर्तभान मुख्त नायान न (१५० दं०) द्वारा संशोधित संस्करण है। नामान न विष्य पार के बीम बनानर प्रापृत्व में रत्तावन धीपविष्यों का भागावन किया, किन्तु पार के बीम बनानर प्रापृत्व में रत्तावन धीपविष्यों का अयोग धारम्भ करके भीमिनाप्रास्त्र को जन्म दिया। सोहक्तर तथा जनन-विद्यान निष्य पार के बीम महावान सम्पदाय की दार्थनिक विचार-चार्य की जन्म दिया। इसी गुन में पतंत्रित ने एक तीह-पास्त्र निष्या, किन्तु वह निक्तित नहीं कि महानायमार तथा नोहवास्त्रकार वर्तनित विचार वा प्राप्ति के महानायमार तथा नोहवास्त्रकार वर्तनित विचार प्राप्ति के प्राप्त न विचार वा प्राप्ति के महानायमार तथा न विचार वा प्राप्ति के महानायमार तथा न विचार वा प्राप्ति का प्राप्ति वा प्राप्ति वा प्राप्ति के वा महानायमार वा प्राप्ति वा प्राप्

इस काल में महायान सम्प्रदाव ने गानि के स्थान पर संस्कृत में साहित्य-रखना शुक की। शुक्त में यह जिस संस्कृत में है यह गाविनीय निवर्ग का पूरा पालन नहीं करती। उसे निवित संस्कृत कहा जाता है। इसमें महायानिमों के प्रतितित्व सीनवाती सर्वोत्तियादियों का भी साहित्य है। वस प्रकार का सबसे प्रसिद्ध प्रत्य 'महावस्तु है। तब्बित यह वैशानी महासमा के बाद बीव-संथ से पृत्रक् हुए बीव महासाधिकों को एक बाला है, जिसे बोकोसर बावियों का विनय कहा जाता है, किन्तु इसमें निज्ञा के सामार से सम्बद्ध बातें बहुत कम है। ध्राविकांस में बुद्ध धीर बीधिसत्त्व की कथाएं है। बुद्ध बी कुद्ध स्तुतियाँ पीराणिक स्तोबों से निज्ञा है। महामान सम्प्रदाय के इस काल के असिद्ध प्रत्य 'सडमें-पुण्डरोक', 'अलितिविस्तर', 'प्रतापारमिता' और 'प्रवदानमतक' हैं। पहले दो में बुद्ध का देवाधिदेव कप में चन-कारिक बर्गुन है। प्रवापारमिता' में बोभिमत्व हारा प्राप्त की जाने वाली आपरिमिताओं का बर्गुन है। प्रवा का धनिप्राय सुन्यवाद की सनुभूति होना है। यह संय एक लाल, पण्लीस हजार, दस हजार और घाठ हजार बत्तोकों के चार कपों में मिलता है भौर कमझ: शत, पंचविवाति, दब तथा घष्ट — साहित्यका प्रजापारमिता कहलाता है। नागान्त को 'धतसाहित्यका' का लेखक बताया जाता है। अधदान का पूल सर्व है—महान त्याग का उदार कार्य; इस प्रकार के कार्यों का परिचय देने वाली दन्त-कथाएं भी प्रवदान कहाती है। इस प्रकार के दो प्रतिग्र संघ 'भवदान-स्वतक' और विख्यायदान' भी इसी युग की कतियों है।

इस युग में बौद दर्शन के धनेक धानायें हुए। इनमें मबंधोट विलक्षणी प्रतिमाणाली घटवणीय था, जो एक साथ कवि, नाटक-लेखक, कवाकार, दार्शनिक और विचारक था। लेवी के खब्दों में वह एक साथ मिल्टन, गेटे, काण्ट धौर वाल्तेयरू का स्मरण कराता है। उसके काच्यों तथा नाटकों का पहले उस्लेख हो चुका है। 'बस्मूमी' में इसने जाति-भेद की पित्रवर्ग उड़ाई है। 'महामान' में महापान के दर्शन को विवचना की है। नामाज ने १४० ई० में माध्यमिक सूच लिखकर माध्यमिक सम्प्रदाय की स्थापना की, जो समूचे दृश्य जगत को घसत् मानता है। नामाज ने के पहिलक्ष धार्यदेव ने चनुशासक द्वारा माध्यमिक सम्प्रदायों के विद्वान्तों की व्यास्या की।

प्राकृत—इस युग में दूसरी थं ० ६० ५० से दूसरी ग० ६० तक समूचे भारत में अभिनेतों और सिक्तों पर एक ही प्राकृत गार्ड वार्ती है। यह उस समय भारत को राष्ट्र भाषा थी। यह वहा जाता है कि सातवाहन राजाओं के यहनों में प्राकृत मीली जाती थी। इसमें सातवाहन राजा हाल ने 'गाया सप्तावती' की रचना की, मुक्ताइप की 'मृहत्कवा' भी पैताची प्राकृत में लिखी गई। इस गमय मध्य-पृथिया के खोतन चादि प्रदेशों में भी प्राकृत का प्रचार था। वहाँ से 'यम्भएद' का प्राकृत अनुवाद मिला है तथा प्राकृत के सैकडीं अभिनेख मिले हैं।

सामिल-ईता की पहली शितमाँ तामिल साहित्य का स्वर्श पुन भी। इस समय मदुरा में एक साहित्यक परिषद् या 'लंगम' था। जिसके मदस्यों ने बहुत उच्च कोटि के साहित्य का मुजन किया। तिरवच्युवर का मुप्रसिद्ध स्वित-संग्रह, जी 'तामिल बेद' भड़ा जाता है, इसी युव की ज्याब है। इसका समय १०० ई० के समभग है। 'भाव मेचला' और 'शीलप्यतिकारम' नामक महाकाव्य इसमें १०० बरस बाद के है। इसी समय तामित का 'तोलकाप्यवम्' नामक व्याकरण भी बना।

विवेशी प्रभाव-इस युग से भारत के उत्तरी तथा पश्चिमी प्रदेशों पर विरकास तक ईरानी, इनानी, धक, पहलब, कुशांत्र प्रादि विदेशी जातियों का शासक रहा । कुशाण साम्राज्य के समय (ईसा की पहली दो मतियों) में रोमन साम्राज्य से नारत का पतिष्ठ व्यापारिक सम्पर्क था । यन भारतीय सम्यता पर इस विदेशी संस्कृतियों का प्रभाव पड़ना स्वाभाविक था । इनमें ईरानी, यूनानी भीर रोमन ही अभिक सम्य थे । मतः उनके प्रभाव की ही यहाँ विशेष वर्षा की जागगी ।

इरामो प्रभाव—गारत का उत्तर-पहिक्यों प्रदेश सगभग सौ वर्ष तक ईराम के हुआमती मस्ताटों में विद्यान सामान्य का संग रहा। समाइ दारा (५२१-४=६ ई० पू०) ने ५१६ ई० पू० में पाने एक जल्मेनापति स्कुनावस को सिन्य नदी का रास्ता जीवने के लिए भेजा था। उससे बाद ईरान बारा कम्बोब (पानीर वदस्या), यनार का पश्चिमी साम (पेजावर) तथा सिन्य प्रदेश (डेरा इस्मानलों, डेरा माजीवर तथा सिन्य सागर) का होमान जीत निया गया। ससाइ दारा ने यहां अपना एक पानीय जानक (लवपावन या कवप) नियत किया। इस प्रान्त से उसे सममा एक करीड वपने का सोता प्रतिवर्ध प्राप्त होना या, जो उसके प्रत्य सब प्रान्तों से यिषक तथा एजियामा प्रान्तों से प्राप्त होने बाते कुल सोने-लोदी का त्तीवास था। ईरानी साम्राज्य प्राने अमने अमने (५२१ ने ४०५ ई० पू० सक) का सबसे यहा एवं सुआवस्थित साम्राज्य था। दारा ने साम्राज्य के निमिन्न भागों को परस्थर बोड़ने के लिए सहकरें का निर्माण कराया, प्रवनी राजधानी प्रत्योग पर सुप्ताई थीं, राज्य की विद्याल साम्राज्य का उपयोग धवनी राजधानी प्रत्योगित में भन्य महल बनवाने में किया था।

धनेत पाण्यास्य ऐतिहासिकों की यह कल्पना है कि मौर्य साझाल्य पर ईरानी सम्पता का निम्न प्रभाव पड़ा है—

- (१) मीर्य राजाओं ने पाटलिपुत्र (पटना) में अपने महल ईरानी राजाओं के अनुकरण पर बनाये। मीर्य कला पर ईरानी कला का प्रमान पड़ा। यह कहा जाता है कि अयोग ने ईरान से पत्यर का प्रयोग सीका, उससे पहले भारतीय लक्की की इमारतें बनावें से। अशोक के स्तम्भों के बीर्य न जनकी पानिस ईरानी सम्भों से मिलती है। अशोक के पण्टाकृति स्तम्भ-शोपों को ईरान से प्रतृण किया जताया जाता है।
- (२) चन्द्रगुप्त मीर्थ के राज-दरबार में मन्ति-पूजा तथा राज्याभिषेक के उत्तव की कुछ बातें ईरान से अहण की गई।
- (३) अश्रोक को चट्टानों पर यनमें सेख तथा धर्म-तिपियां शुदवाने की प्रेरणा ह्यांमती सचाद दारा के अभिनेकों से मिली।
  - (४) भारत ने लेखन-बता का ज्ञान ईरान से प्राप्त किया ।

गर्म्भारता पूर्वक विचार करने पर ये चारों वातें ठीक नहीं जान पहतीं। ईतियम पादि पूनानी सेखकों ने मीर्थ राजाओं के महलों को ईरान के मुसा और एकबटाना के राजभवनों से प्रिक भव्य बताया है। ईरान और भारत की कैना-चैतियों का महरा प्रकथन करने वासे कला-मर्मज भारतीय कला पर ईरानी कला का कोई प्रभाव स्वीकार नहीं करते । प्रान्त-पूजा धौर धिंधपेन की पहाँत भारत में वैदिक काल से प्रचलित भी । उसके लिए उसे ईरान का ऋणी होने की धावश्यकता नहीं थी । दारा स्वीक से २०० वर्ष पूर्व हो चुका था; सम्भवतः उसका प्रयोक को ज्ञान भी न रहा होगा । उस जैसे प्रतिभाद्यक्ती राजा को धर्मलिपियाँ खुदवाने का विचार सहज ही स्पूरित हो सकता है । जेलन-कला के लिए भी भारत को ईरान का ऋणी होने की प्रावश्यकता न थी । बाह्यों लिपि का धाविष्णार वैदिक पुन में ही चुका था, धतः सीर्य युग में ईरान से भारत को लिपि लेने की बकरत नहीं थी ।

किन्तु इरान के सम्पर्क के दो प्रभाव प्रवश्य हुए। उत्तर-पश्चिमी भारत में खरोष्ट्री लिपि का प्रवार हुमा, जो उर्द की मौति दाई घोर से लिकी जाती थी। सभी तक इसकी उत्पक्ति धनिश्चित है, किन्तु एक बीनी ग्रन्थ में कहा गया है कि भारत के पड़ीसी करोष्ट्र देश की वह भाषा थी। कुछ प्राचुनिक विदानों ने इसकी प्राचीन पारस (ईरान) की घरमहक लिपि से उत्पन्न हुआ माना है। किन्तु सह लिपि दूसरी शती ई॰ के लगभग समाप्त हो जाती है। दूसरा प्रभाव धवप शब्द है। ईरानी इसका प्रयोग प्रान्त के शासक के लिए करते थे। भारत से अनेक धक राजाओं ने इस पदवी को घरण किया घोर की श्री शती ई० तक इस शब्द का व्यवहार होता रहा।

युनान का प्रमाव—सिकन्दर के समय से ईस्वी सन् के प्रारम्भ होने तक भारत का सबनों (यूनानियों) के साथ निरन्तर सम्पक्ष रहा। सीय युग में चन्द्रयुक्त ने सैन्युक्त की कन्या से विवाह किया, उसका बेटा मीरिया के समाद से यूनानी बार्यानक मेंनाने को उत्मुक था। धर्मोक ने यूनानी राज्यों में कर्मदूत भेजे थे तथा अपने पित्रमी प्रान्त का जासन भी एक यूनानी शासक तुपास्प को सौपा था। मौर्य शक्ति के श्रीण होने पर यवनों ने उत्तर-पश्चिमी भारत पर बाक्रमण किए तथा नान्यार पंजाब और सिन्य में बासन भी किया। इस प्रकार तीन सौ वर्ष तक इस युम में यूनानियों से बनिष्ठ सम्पूर्ण रहा।

पाश्चारय जगत् में पूनान सन्यता का घादिसीत समसा जाता था। सर हेनरी मेन का तो यहाँ तक दावर या कि अकृति की शक्तियों के सिवाय घरन कोई ऐसी जंगम वस्तु जगत् में नहीं जिसकी उत्पत्ति पूनान में न हुई हो। इस प्रकार पूनान में अनन्य मिन्छ रखने वाले घनेक विद्वानों ने भारतीय सम्यता पर गहरा पूनानी अभाव पवने की बात सिद्ध की है और यह बताया है कि भारत में सक कत्ताधी की उत्पत्ति पूनानी सम्पर्क से ही हुई है। उदाहरणार्थ संस्कृत-नाटकों में धाए यबनिका पान्त के धायार पर यह कल्पना की गई थी कि भारत ने नाटघ-कता पूनान से यहफ की है। बाद में यह पता लगा कि जिस सबनिका (पदें) के धायार पर यह कल्पना की गई है, बूनानी नाटकों में उसका प्रयोग ही नहीं होता था। अब पूनान का प्रभाव कता, मुद्रा और स्थोतिय के खेन में ही स्वीकार किया जनता है के

- (१) कला-पनाम ई० पूर्व से तीन सी ई० तक उत्तर-पविचमी भारत में मान्धार-गोली का विकास हुया । कृषे, विन्सेष्ट स्मिव तथा सर जान गार्शन का मत है कि पंजाब में बसे तथा शीरिया से बुलाये गए युनानी विलियों ने गान्धार अधवा उत्तर-गरिवमी भारत में सबं प्रवम बुद्ध की प्रतिमा का निर्माण किया। इनसे भारतीयीं ने अपने देवताओं की मृतियां बनाने की कला सीकों और नाम्घार कला ने मारतीय मूर्ति-कला पर गहरा प्रभाव वाला । हैवल, कायसवाल तथा बॉ॰ कुगारस्वामी यह मत स्वीकार नहीं करते । इनका विचार है कि भगवान बुद्ध की मूर्ति न तो पहले-पहल गुनानियों ने बनाई और न गान्धार कला में पाएँ जाने वाली मृति युनानियों की ही कृति है। इस कला का भारतीय कला पर कोई प्रभाव नहीं पड़ा। भारतीय शिल्पियों को बुद्ध की भृति बनाने के लिए युनानी कलाकारों की सहायता की कोई धावस्थकता न थी; जैन तोर्थंकरों की प्रतिमाएं पहले से ही बली घा रही थीं। जब महायान सम्प्रदाय तथा भवित के सिद्धान्त की प्रवलता हुई और दूद की मुर्ति की बावश्यकता हुई तो उसे जैन नमुनों के बाबार पर तैयार कर सिया गया। यदि यूनानी कलाकार युद्ध की मूर्ति तैयार करते तो इसमें बास्तविकता भीर यथार्थता होती, किन्तु ऐसा नहीं है। पद्मासन-स्थित बुद्ध के चरण वास्तमिक दृष्टि से एक सरल रेला में नहीं होने चाहिए थे। समाधि-मुद्रा में "एक पर एक रसे दोनों हाथ बंदि बास्तविक बनाये जाते तो उनकी कुहनी जांचों तक न पहुँचकर बहुत ऊपर पसली की सीय में रहती।" केशों का दक्षिणावर्त गुहास्रों (पृथरों) में बना होना भी सबंबा बस्वामाविक है । ऐसी मृति युनानी कलाकारों की कल्पना नहीं हो सकती । इसका परवर्ती कला पर भी कोई प्रभाव वहीं पडा ।
- (२) मुझा— मीर्य युग तक भारत की पुरानी मुझाएं बाहत सिक्के होते थे। विदी और तिवे के दूबड़ी पर सूर्य, चन्द्र, चैत्य, चक बादि कुछ निवान ठणे से अख्ति किये बाते थे। इन पर कोई राजा की मूर्ति या कोई लेख नहीं होता था। ये सिक्के पुराण या कार्यापण कहलाते थे। यूनानी राजाओं ने सर्वप्रथम राजा की मूर्ति तथा गाम वाले सिक्के चलवाए। खुछ में में सिक्के यूनानी तोल के अनुसार पे तथा इन पर यूनानी लिपि थी, किन्तु बाद में इन पर खरीष्ट्री प्राकृत में लेख लिखे जाने लगे। इसके बाद भारतीय सिक्के भी इसी होती में बनने लगे। यूनानी सिक्के इन्म (Drachm) का शब्द संस्कृत में इन्म तथा बाद में वाम के रूप में घरना लिया गया।
- (३) क्योतिय-अगले श्रष्ट्याय में यह बताया जायगा कि भारतीय यूनानी क्योतियियों को बड़ी श्रद्धा की दृष्टि से देखते थे। उन्होंने बहुत-से शब्द और बातें यूनान से सीक्षी थी। यहाँ इतना ही तिखना पर्याप्त है कि यहाँ तथा उनके आधार पर सप्ताह के सात बारों की कल्पना पहले यूनानियों से श्रहण की गई समन्ती जाती श्री। मलीट का यह मत बा कि पांचवी श्र० ईं० में भारतीयों बारा बूनानी ज्योतिक

कपनाने पर पहीं का जान भीर वारों की गिनती भारत में धाई। यह विचार उस समय तक ठीक था जब तक पाध्यात्य जमत् में धहीं के विचार के धाविष्कार का धीम पुनानियों को दिया जाता था, किन्तु सब यह माना जाता है कि सहीं धौर राशियों की लोग प्रापुली लोगों ने की थी धौर वारों की कल्पना सुमेरों ने। घतः धह मणित का जान न बुनान में पैदा हुआ और न नहीं से धामा। संभवतः उत्तर विक पुन में यह मेबीलीन से भारत में पहुंचा।

रोमन प्रभाम— रोम में सत्ताईस ई० पू॰ में प्रागस्ट्स यहला सन्नाट् बना।
समप्रग उसी समप्र भाववाइन प्रमुख के स्वामी बने। तत्कालीन भारतीय राजाओं ने
समाह के वास प्रनेश इत-मण्डम भेजे। पैतालीस ई॰ में एक जूनासी शाविक
सिवालीस दिन में पार किया जाने लगा और भारत से रोम केवल सोलह सप्ताह
कैतालीस दिन में पार किया जाने लगा और भारत से रोम केवल सोलह सप्ताह
में पहुंचा जाने लगा। इससे दोनो देशों में प्रनिष्ठ आपारिक सम्पर्क स्थापित हुमा।
रोमन साम्राज्य की सीमा जब दलता नदी पर पहुंच गई तो वह नारतीय सीमाना
से कुल छः सी मील रह गया। ईसा की पहली चार प्रतियों में दोनो देशों में खूब
सम्बल्ज रहा। इसका प्रभाव मुद्रा एव ज्योतिय के क्षेत्र में ही विशेष पत्र। इसाणी
ने रोम के सोने के सिक्कों के धनुकरण पर प्रपत्ने सीने के सिक्के चलाये, संस्कृत का
क्वर्स-मुद्रावाणी बीनार शब्द भी मुलतः रोमन है। ज्योतिय के पाँच सिद्धान्तों में
रोमक सिद्धान्त भारत में रोम से ही आया प्रतीत होता है।

# गुप्त युग का समाज, साहित्य श्रीर विज्ञान

मृन्त यून की विश्लेषताएँ — गुन्त युग भारतीय इतिहास का एक सहत्त्वपूर्ण काल है और अपनी अनेक विशेषताओं के कारण इसे भारत का स्वर्ण युग कहा जाता है।

इसकी पहली विशेषता चार सी वर्ष के विदेशी सासन के बाद देश का स्वतन्त्र होना, तथा एकछव शासन के नीचे संगठित होना था। १०० ई० के सममम उत्तरी मास्त में संयुक्त प्रान्त तक और पश्चिमी भारत में उत्तरी महाराष्ट्र, काठियावाइ, गुजरात सीर सधिकांश राजपूताने में कुशाओं भीर शकों का शासन था। साकृतिक दृष्टि से भारतीय रूग में रो जाने पर भी, जातीय दृष्टि से में विदेशी थे। कुशाओं को संयुक्त-प्रान्त से मध और नाग राजाओं ने खदेश तथा पूर्वी-पंजाब से सौवयों और कुणित्यों ने; सीसरी शती में शासानी साक्ताव्य के उत्कर्म से कुशाण सित्त विलकुत सीण हो गई। शकों को सित्त का महाराष्ट्र में सातवाहनी ने और राजपूताना में मालवगण ने उच्छेद किया। सीसरी शती के धन्त तक समुचा भारत विदेशी दासता के पास से मुक्त हो गया। किन्तु उम समय तक वह धनेक छोटे-छोटे राज्यों में बंदा था। मुन्तों ने चीची, पांचवीं शती में (३६० ई०-४६० ई०) इस रेश के बड़े भाग में एकछव सासन धीर शान्ति की स्वापना की। भाषी समय तक हणों के दाँत सह करके भारत की रक्षा की।

इस मुग को दूसरी शिशंका समुतपूर्व समृद्धि है। इन दिनों भारत का विवेती क्यापार बहुत उम्रत था। इससे पहले सातवाहन युग में ही रोग को भारत से इतना माल भेजा बाता था कि उसका मूल्य चुकाने के लिए उसे कई करोड़ सोने के लिक मारत भेजने पहले थे। उस समय एक रोमन वेसक ने यह विकासत की भी कि "मारत रोम से प्रतिवर्ध साद पांच करोड़ का सोना सीच वेता है और यह कीमत हमें घपनी विलासिता और अपनी स्त्रियों को खातिर देनी पढ़ती है।" इस सुम में व्यापार धपने घरम उन्कर्ध तक पहुंच गया और खुबाइयों से मिले सीने के सिक्जी से यह प्रतित होता है कि सन्य देशों का सोना यही बहा चला मा रहा था।

तीमारी विशेष्ता चीन, मध्य एशिया, जाना, सुमाणा, कोमीन, चीन, धनाम घीर बोनियों तक भारतीय पर्स धीर संस्कृति का विश्व-आणी प्रसार है। यदि बाज चीन, जाबा, और भारत में सांस्कृतिक एकता है तो इसका कारण गुप्त गुप के मुमारबीव भीर गुणवर्मा-सद्ध प्रचारक है।

चीवी विशेषता मारतीय प्रतिमा का सर्वतोमुखी विकास तथा धनुतपूर्व बीढिक उत्कर्ष है । इसी युग में संस्कृत-साहित्य में वालिदास-जैसे महावित हुए, 'मृच्छकटिक' और 'मृद्राराखस' नाटक बने, पीराणिक साहित्य ने भ्रपना बहुत-कुछ वर्तमान रूप धारण किया । दर्शन में महावान के माध्यमिक और विज्ञानवादी सम्प्रदाय, तथा वसुबन्धु, धनंग, आर्थदेव धादि बौद्ध तथा धावार्ष सिद्धसेन दिवाकर, समन्त मड-जैसे जैन दार्थानिक उत्पन्त हुए और नारतीय दर्शन को दन्हींने धनेक सर्वया नवीन और मौलिक विचार प्रदान किये । विज्ञान के क्षेत्र में दशाश गणना-पद्धति और दिल्ली की लोहें की कीली इसी युग की देन हैं।

भीचन्नी विशेषता लालित कलाम्मों की चरम सीमा तक उन्नति है। अजनता के जसत्-असिंड चित्र इसी युग में बने। इस काल की मूर्तियाँ अगले युगों के चित्रकारों के जिए आदर्श का काम करती रहीं।

जाठी विदेशका यह है कि इस पुग ने हिन्दू धर्म को वर्तमान रूप प्रदान किया। गुष्त संखाटों के प्रवल प्रोत्साहन से बैंग्श्व धर्म का उत्कर्ष हुआ। सर्वोञ्कीण सांस्कृतिक समुन्तिक की दृष्टि से प्रारतीय इतिहास का कोई धन्य पुग इस पुग की समता नहीं कर सकता।

युष्त युग के धर्म, आसन-प्रणाली और कला का विवेचन छठे, तेरहवें और चौदहवें घष्यामों में हुधा है। सतः यहां केवन सत्कालीन समाज, साहित्य और विज्ञान का विवेचन ही किया नामगा।

#### १. सामाजिक दशा

वर्ण-प्यवस्था- भारतीय समाज का मूल आपार वर्ण-व्यवस्था समभी जाती है, किन्तु गुप्त चुन तक यह बहुत लचीनों थी। जात-पति का विचार परिचवन नहीं द्वारा मा। जात-पान, विवाह बीर पेशे विषयक वर्तमान कठोर व्यवस्थाएँ चानू नहीं हुई थी। इस कान की स्पृतियों में केवल धूडों के साथ ही खान-पान का निषेध है, किन्तु इनमें भी धपने कृपक, नाई, ग्वांत भीर पारिवारिक मित्र की घपबाद माना गया है। शूट होने पर भी इनके साथ खान-पान में कोई दोष नहीं है। उस समय समाज में प्राय: सवर्य विवाह होने वर में इनके साथ बात-पान में कोई दोष नहीं है। उस समय समाज में प्राय: सवर्य विवाह होने पर की दान के पूरप के माथ निम्त-वर्य को स्वी का सम्बन्ध) और प्रतितीम (तिम्त वर्यों के पर के साव उच्च वर्यों की करवा का सम्बन्ध) दौने प्रकार के विवाह प्रचलित थे। वाकाटक राजा रहसेन ने कट्टर प्राह्मण होते हुए भी प्रभावती सुप्ता का विवाह बैदय वातीय गुप्त कुल में किया। बाह्मण कदम्बों ने भी प्रपत्ती करवाई मुक्तों को थी। विनिध्य वर्षों के प्रतिरिक्त विभिन्न वातियों में भी विवाह

होता या । यान्ध्र के बाह्मण इत्वाकु राजाओं ने उच्चियनी के शक राज-परिवार की कन्यां स्वीकार की भी।

भुन्त पूर्व में वेशों की दृष्टि से भी वर्ण-अवस्था के नियम सर्वमान्य नहीं हुए वे । बाह्मण बच्चमन-अध्यापन आदि स्मृति-अतिपादित छः कमों के अतिरिक्त व्यापार, शिल्प और नौकरी के पेशे करते थे । वे अवियों का काम करने, सुवा छोड़कर तलवार शक्छने में भी संकीच नहीं करते थे । वाकाटक और कदम्ब बंशों के संस्थापक विल्लाशक्ति और मयूर शर्मा बाह्मण थे । गुण्त-सम्बद्ध वैश्य थे । सनेक अविय व्यापार और व्यवसाय करते थे । इस पुग में छुटों का काम शीनों वर्णों की सेवा करना नहीं था । ये व्यापारी, शिल्पी और कृषक का काम कर सकते थे । उनमें अनेक सेना में क्रिये पढ़ों तक पहुँचते थे ।

इस काल में यद्यपि स्मृतिकार सवर्ता विवाहों पर बल दे रहे के, किन्तु वनकी व्यवस्था सर्वमान्य नहीं हुई थी। इसीलिए इस समय हिन्दू समात्र ने बाहर से भाने वाली विदेशी जातियों को धनने में पचा लिया।

विवेशियों को हिन्दू बनाना-गृप्त गुग से यहले मौर्य तथा मातवाहन सुवों में भारतीय समाज ने यूनानी, शक, पहलव और बुशाण प्रपने में विनीन कर लिये थे। १४० ई० तक पंजाब के युशाण और पहिचमी भारत के शक मारतीय बन चुके में। तीसरी शताब्दी में धान्छ के इक्बाकु राजा एक-कन्याधी के पाणियहण में दीय नहीं समझते ये । गुप्त युग में भी हिन्दू समाज की पाचन-शक्ति वड़ी जबर्दस्त की, वे एक पीढ़ों में ही विदेशियों को भारतीय बना लेते थे। हुण बाकान्ता सीरमाण का बेटा निहिरकुल पक्का थाँव था । इसी समय जावा, सुनात्रा, बोनियो खादि दायुकों में तथा ईराक बीर सीरिया में हिन्दू धर्म धीला हुआ था। यह सम्भव है कि इन सर पदेशों में काफी विदेशियों की हिन्दू बनाया गया हो । इन सब उवाहरणी से स्पाट है कि इस समय तक वर्तमान काल का यह विचार दृहमूल नहीं हुमा कि हिन्दू समान में प्रवेश केवल बन्म द्वारा ही सकता है । हिन्दू धर्म से जो भी अमाबित हो, वह हिन्दू प्राचार-विचार भीर संस्कार ग्रहण करके एक ही गीड़ी में वादी-व्याह हारा हिन्द्र-समाज का समिन्न बन बन बाता था। कट्टर बाह्यण भी विदेशियों के साव विवाह बुरा नहीं समझते वे । इस प्रकार हिन्दू-समाज में दूसरी जातियों की अपने में किसीन करने की सामर्थ्य मुख्य युग तक प्रचुर मात्रा में विद्यमान भी। यह सक्ति मध्य पूर्व में बिलकृत नष्ट हो गई।

अस्पृत्यता—किन्तु वर्तमान इत-छात उस समय भोड़ी-बहुत माना में सबस्य भी। माहियान के वर्णन से स्पष्ट है कि चाण्डाल मुख्य बस्ती से बाहर रहते वे भीर बस्ती में माने पर सड़क पर लकड़ी पीटते हुए चलते में ताकि उसके सब्द से सब लीगों को उनकी उपस्थिति का ज्ञान हो सके भीर वे उनके सम्पर्क से दूषित होने से बच्चे रहें। विवाह—गुप्त गुम में बाल-विवाहों का प्रचलन काफी हो गया था। इसमें पहले गुनों के मतु धादि स्मृतिकार उपयुक्त बर न मिनने पर कर्या के पिता को उसे धादिवाहित रखने की धनुमति दें। है, किन्तु इस पुग की पालवाक्य धीर नारद-वैशी स्मृतियां चतु काल से पहले कर्या की धादों न करने वाले धानिमानक को नरकनामी बताती हैं। उस समय विधवा-विवाह की प्रचा भी प्रचलित थी। चन्द्रगुप्त दितीय ने सम्भयतः ३७% ई० में ध्रुवदेवी से इसी प्रकार का विवाह किया था। हुछ ध्रुवस्थाओं में स्त्री ध्रुवना पहला पति कोड़कर इसरे पुरुष ने विवाह कर मनती थी। दूसरा विवाह न करने वाली विध्वाएँ प्रायः बहुत्वारिणी रहती थी। सती-प्रधा का व्यापक प्रचार धीर धामिक महत्त्व न था। इस युग में सती होने का केवल एक ही ऐतिहासिक प्रमाण मिलता है; भानुपुन्त के सेनापति धीपराव की मृत्यु के प्रकार उसवी पत्ती विता पर बढ़ी थी।

हिनयों को स्थिति—उच्च वर्गों में इस समय स्थिगों की स्थित वर्धी उन्नत थी। वे शासन-अवस्थ में अमुख मांग नेती थीं। कुछ आमों में, विशेषतः कम्मड प्रदेश में, वे प्रान्तीय शासक धीर गांव के मुखिया का भी कार्म करती थी। दक्षिण में स्थिमों को पूनक् पर्दे में रखने की परिपाटी नहीं थी। यहाँ के राज-परिवारों की क्यिमों धिमलेकों में न केवल संगीत और नृत्य में प्रवीण बताई गई है किन्तु के सार्वजनिक रूप से दन कलाओं में भागने नैपुष्य का भी प्रदर्शन करती थीं। कुलीन स्थिमों उच्च शिक्षा प्राप्त करती थी।

किन्तु यह उसत स्विति उक्कवर्ग को नारियों की ही थी। साधारण स्वियों को दश मिर रही थी। बाल-किवाह अवलित होने से उनका उपनयन प्रसम्भव हो गया। पालकक्ष्म ने उन्हें उपनयन और वेदाश्मयन का अनिवतारी माना। वैदिक विकार ने दिने जाने पर भी स्वियों को कला और माहित्य की विकार दी जाती रही। इस पूप में थील महारिका पावि प्रनेव स्वी-लेखिकाएँ धीर वादिगिवियों हुई। स्वियों के पुराने स्थिमिनी और समानक्षा के पाइयों में इस पूप में परिवर्तन थाने लगा। स्वियों पर पति की प्रमृता बढ़ने लगी। कानिदास न निवार है—"पति ही स्वी जा स्वामी है, वह जी बाहे कर राकता है।"

जीवन का बादर्श — गुल मुन की एक वड़ी विशेषता मह है कि इस समग्र तक भारतीयों का सामाजिक और वैमक्तिक जीवन बड़ा सन्तुलित या। घर्म, घर्ष, काम, मील नामक जारी नुश्याची का अजित उपमीग जीवन का सादर्श समझ्य जाना था। बाद में भारतीय जीवन में धर्म की प्रवासता हो गई। परसीक के लिए इहलोक की उपेक्षा की जाने नगी, घषिकाल समग्र यत तथा पूजा-पाठ की विमा जाने जगा, संन्यान की उच्च धीर काम को हम दृष्टि से देखा आने लगा, किन्तु पुष्त मुस तक ऐसा नहीं था। घर्ष धीर काम की धर्म धीर मोक्ष के समान महत्ता थी। समाज जारी पुस्ताचीं की प्राण्ति के लिए समान कर है यल करता था। युक्त धुन की जीमुगी उस्ति का मूल कारण यही है। इस काल में जहाँ बर्म धीर दर्शन में उन्नीत हुई, वहीं साहित्य, लॉलत एवं उपनोगी कलायों धीर विज्ञानों का भी उन्कर्ण हुया।

२. साहित्य

गुष्त-काल में संस्कृत-साहित्य का समृतपूर्व उत्कर्ष हुआ। संस्कृत के परम धनुरागी गुप्त राजाओं की बीतल छत्र-छाया उसकी नवीं क्लीण समुत्रति में सहायक सिद्ध हुई। इसके प्रचार का इतना उत्साह था कि राज्यीकर के कथनानुसार इन्होंने प्रपने प्रन्त पुर में भी संस्कृत के प्रयोग का बादेश दे रखा था। यह स्मरण रक्षना चाहिए कि केथल इस जुन में ही संस्कृत राष्ट्रभाषा बनी । इनसे पहले के सातवाहन और इक्ष्यांचु राजा कट्टर बाह्मण होते हुए भी प्राकृत के पोषक थे। जैन भीर बौद्ध भी पाली तथा प्राकृत भाषाधी का व्यवहार करते थे। किन्तु संस्कृत के विद्याल शब्दकीय तथा सर्वविद्य वामिन्यंत्रक सामध्यं के कारण वे इस धोर बाक्तुव्य हुए। बीडों ने पहली-दूसरी वाती में संस्कृत को व्यपनाया। महायान सम्बदाय के बाचार्यों ने बयनो बयुवं रचनाएँ इसी भाषा में की । संस्कृत उस समय मारत के समूचे शिक्षित वर्ग की भाषा भी । गुप्तों को इस बात का गीरव है कि उन्होंने इसे राज-भाषा बनाया । पहले जी स्थान प्राकृतों को मिला था, वह घव संस्कृत ने पाया । सारे देश के दार्शनिकों, कवियों, शासकों की भाषा होते से संस्कृत भारत की चार्टु-माया के पद पर धासीन हुई। भारत हो नहीं बृहत्तर भारत में, मलाया, जावा, मुमाना, बाली, बोनियो धीर जीन तक उसका प्रसार हुआ। केवन गुन्त हुन में संस्कृत की यह स्थिति रही है। इससे पहले बाकृतों का बचार था, छठी शती ई० से दक्षिण में डविड भाषाएँ राजकीय लेखों में इसका स्थान ने लेती हैं । संस्कृत-साहित्य भी प्रमेक श्रेष्ठ कृतियाँ इसी काल में रसी गई।

संस्कृत के कवि और नाटककार— गंरवृत-गाहित्य के धनेक प्रसिद्ध कवि इसी
पूप में हुए। महाकृति कानिदास इसी काल के माने जाते हैं। 'रमुवध', 'कुमार-संभव', 'सेषपूत' नामक काव्य धीर 'मालविकानित्यित्त', 'विक्रमीवंशी' तथा 'ध्रामञ्चान धाकुन्तव्य' नामक नाटक उनकी धमर कृतियां है, इसमें भारतीय घादशें किस पूर्णता से अमट हुए है, वैसे शायद धान तक किसी धन्य रचता में नहीं हुए, के संस्कृत के सर्वथिष्ठ कवि है। विशालवृत्त का 'मुद्दाराक्षम', भारवि का 'किरातार्जु नीय' भर्तु हरि के 'नीति, श्रङ्कार धीर वैराग्य धतक' इसी काल की कृतियां है। समुद्दुन्त की विश्वित्रम का वर्णन हरियेण ने धपनी प्रात्रल धीर प्रसाद गुण युक्त संस्थृत में किया है। संस्कृत-क्ष्यान्साहित्य का एक धमर रत्न विष्युधमां का 'थचतन्त्र' इसी युग की देन है, संसार की पचान से धावक भाषाओं में इसके दी सी के समभग सनुनाद हुए है।

बास्त्रीय साहित्य-काव्य-पाहित्य के स्रतिरिका इस पूर्ण में व्याकरण सादि भारती से सम्बन्ध रखने बाला साहित्य विकसित हुया। हिन्दुओं में पाणिनि, कात्यायन भौर पतंत्रील के ग्रन्तों का बादर था, किन्तु मिश्रु चन्द्रनोधी नामक बङ्गाकी बीढ निव् डारा विर्याचत 'चन्द्र आकरण' बड़ा लोकप्रिय हुमा । इसका साधार पाणिनि की 'अध्दाध्यायी' है, किन्तु वैदिक स्वर-प्रक्रिया धीर ध्याकरण छोड़ दिया गया है। इसका समय छठी शती ई॰ का पूर्वाई है। 'समरकोश' एक बौद्ध समरसिंह की कृति है। छन्दः शास्त्र का विवेचन इस समय 'अुतबोध' तथा वराहमिहिर की 'वृहत् सहिता' तथा 'अस्ति पुराण' में हुमा । चित्रकला का प्रतिपादन 'विष्णु धर्मोत्तर पुराण' में किया गया । 'कामस्दकीय नीतिनार' धीर वात्स्यायन का 'कामधास्त्र' भी इसी यूग की रचना है।

धार्मिक साहित्य-पुराण भारत में वैविक युग से बले था रहे थे। उनका एक प्रधान थान प्राचीन बंगों का वर्गान था। मुन्त युग के प्रारम्थ में इनका नवीन संस्करण हुमा, इनमें ३४० ई० तक की घटनाएँ जोड़ दी गई। ब्रह्मा, विष्णु तथा महेश के माहात्म्य का वर्गान किया गया, किन्तु बठों और धमुष्ठानों को महस्य देने वाला भाग धभी तक इनमें नहीं जुड़ा था।

याज बत्तम, नारद, कास्यायन, पराधार और बृहस्पति की स्मृतियां इसी युग में बनी । इनमें याजवत्त्रम स्मृति वडी सुध्यवस्थित और कमवड है । इसमें भाषार, व्यवहार (दीवानी कानून) और प्रायक्त्रिक्तों का तीन भागों में पृथक् वर्णन है । इस समय के दीवानी कानून के विकास की सूचना नारद और कात्यायन से मिनती है ।

बार्गनिक साहित्य — गुन्त काल में यहाँ भारतीय दर्शनों पर भाष्यों धौर प्रामाणिक ग्रन्थों का निर्माण हुमा। ईरवर हुन्य ने 'सांक्य वर्शन' के सबसे मुन्दर धौर प्रामाणिक ग्रन्थ का निर्माण हुमा। का प्रणयन किया। 'स्मावभाष्य' के लेखक वास्त्यायन भीर इस भाष्य पर 'नायबातिक' नामक विश्वतापूर्ण टीका निर्मान वाले उद्योतकर इसी काल को विभूति है। 'वैशेषिक' का असिद्ध प्रत्य, प्रशस्तपाद-कृत 'पवार्थ संपर्द्ध', 'मामाना' के 'सावर' तथा 'योग दर्शन' के 'ज्यास भाष्य' इसी काल में वने। बौद्ध वर्शन के प्रावक्षाय पेष्ठ भावार्थ पुष्त युग में हुए। विज्ञानवाद के संस्थापक मेंत्रेय, इस सम्प्रदाय के प्रवच्चा वर्शन का प्रय दसी युग को है। महायान के भ्रन्य नुप्तकालीन मानायों में कियरमति, शकरत्वाणी, पर्मपान, स्थविर बुव्यानित भावदेव (२००-२१७), नावित्रेवक, चन्द्रशीति, वैभाषिक सम्प्रदाय के संवनद्र, स्थविरवाद सम्प्रदाय के बुद्ध-योग, मुद्धदर्त, पर्यापान उल्लेखनीय हैं। इसके महत्त्वपूर्ण प्रन्थों का पिछने सम्प्राय में विदेश किया आ लुका है।

जैन साहित्य के जिकास की दृष्टि से मुख काल ससाधारण महत्त्व रखता है। इस युग में सर्वप्रथम जैन-धर्म के पत्थों (धानमों) को ४९३ ई॰ में बलभी में विधिकत किया गया। यह कार्य देशाधिगण के सभापतित्व में हुई जैन महासभा ने किया। इसके प्रतिरिक्त इस काल की दो सन्य बड़ी घटनाएँ जैन न्याय का स्वतन्त्व ग्राहत्र के क्य में विकास और 'बैनेन्द्र आकरण' की रचना है। जैन न्याय के संस्थापक धानायं सिद्धसेन दियाकर (पांचनीं शती का उत्तरार्द्धं या छठी धती का पूर्वार्द्धं) भें ।
'स्वायावतार' की रचना करके उन्होंने जैन न्याय को जन्म दिया। इनके धन्य अन्य
'सम्मति तक सूत' तथा 'तत्त्वार्थं टीका' है। ये केवल मेरम विषय पर जिल्लने वाले
धुक्क दार्गोंनिक ही नहीं थे, किन्तु 'कल्याण मन्दिर' धादि धनेक सरस स्तोनों के
निमांता भी है। 'जैनेन्द्र व्याकरण' के प्रग्नेता पूज्यपाद देवनन्दि थे। जिस प्रकार
चन्द्रगोमी ने बीढों के संस्कृत-मध्ययन के लिए 'धान्द्र व्याकरण' बनाया, वैसे ही
इन्होंने जैन धर्मोनलम्बियों के लिए 'जैनेन्द्र व्याकरण' की रचना की। यह 'पाणिनि
व्याकरण' का ही संकिथ्त संस्कृरण है। इसके छोटे धीर बड़े वो एप हैं, छोटे में
समनग ३,००० सूत्र हैं और बड़े में ३,७६०। युन के धन्य जैन धानाय जिनमद्र
मणि, सिद्धसेन गणि और समन्तमद्र उल्लेखनीय है। समन्तमद्र धपने समय (पोचनी
धं०) के प्रवाण्ड जैन दार्शनिक थे। उन्होंने 'युनुद्वयशासन' में जैन दर्शन के सिद्धान्तों
की निवेचना की है। 'स्वादाद' की प्रसिद्ध विनारधारा का जन्म हमी कान में हुआ।

उपर्युक्त बरोन से यह स्पष्ट है कि मुन्त युग न केवल हिन्दू धर्म भीर साहित्य की उग्रति का काल था, अपितु बीड धीर जैन संस्कृत-बाङ्मय का भी बरम उत्कर्ष इसी काल में हुया था। यह तीनों धर्मों के साहित्य का समान रूप से स्वर्ग युग है।

३. वैज्ञानिक उन्नति

गुप्त पुण में भारत ने वैज्ञानिक क्षेत्र में भ्रमाधारण प्रगति की भीर घनेक नवीन धाविष्कार किये। प्राचीन काल में इससे पहले या इसके बाद किसी अन्य गुण में उपयोगी शिल्प तथा विज्ञानों का इतना उत्कर्ष नहीं हुआ। इसीलिए भारत उस समय वैज्ञानिक दृष्टि से संसार का नेता और ध्रमण्य देश बना। प्रायः यह कहा बाता है कि भारतीय सदा धाव्यात्मिक तस्व-चित्तन में ही हुने पहते थे: किन्तु मुख्य युग में प्रायः सभी भीतिक विज्ञानों का उच्चतम विकास इस बारणा का सण्डन करता है।

गणित— संकर्गणित के क्षेत्र में गुप्त पुण की सब से बड़ी स्वीत भीर देन दममुणोत्तर अंक लेखन-पद्धांत भी। बीबी श्रावी ई॰ में भारत ने इमका प्राधिक्कार
किया। इसमें पहले नी संकों और शून्य द्वारा सब संक्षाएँ प्रकट को जाती हैं, नी
संक समाप्त होने पर एक के भागे अन्य बड़ाकर दस बना निया जाता है, दाई भीर
पून्य जोड़कर दहाई, संकड़ा, हजार ब्रादि संक्याएँ प्रकट की जाती है, संकों का मान
उनको स्थित पर होता है। भव हमारे लिए यह पद्धति इतनी स्वामाविक हो गई है
कि हम यह कल्पना नहीं कर सकते कि हमारे पूर्वजों को इस प्रवाली के धाविष्कार
में पहले १११ जिखने के लिए कितना भंभट करना पढ़ता था। उन दिनों नी संकों
के प्रतिस्थित दम, बीस, तीस, चालीस, प्रवास, सी, हजार स्वादि के लिए पृत्रक निम्न
में, उपसुंकत संक्या लिखने के लिए उन्हें एक, दस भीर सी के धंकों को जोड़कर
किल्लमा पढ़ता था, ठीक वैसे ही जैसे घड़ियों पर रोमन बंकों में छः या न्यारह के

लिए कमकः पांच ग्रीर एक के सुचक भी (V) तथा भाई (I) भीर दस तथा एक के चिल्ल एक्स (X) तथा साई (I) जोड़ने पहते हैं। इस मारतीय चाविष्कार से पहले विभिन्न संस्थाओं के मुक्क चिल्ल ओड़कर धकों को बनाया जाता था। यह पद्धति बहुत ही प्रदिल भी। यूरोप में शारहवीं शती तक इसी का प्रयोग होता था। भारत से दशगुणोत्तर संच-लेखन धरवों ने सीखा और उन्होंने इसे बुरोप वाली को सिसाया । मुरोगियन इसीलिए इन्हें घरवी संग कहते हैं और स्वयं घरव वाले भारत (हिन्द) से ग्रहण करने के कारण इन्हें 'हिन्दसा' का नाम देते हैं। इक्न विश्वया (नवीं अती) अस्ममुदी (धमवी अधी), अस्वेकनी (स्पापतवी शती) इस वान-लेखन की सीज का श्रेय भारतीयों को देते हैं। यह प्रव तक डीक सरह झात नहीं हुआ कि भारत में इसका थाविष्कार किसने, कब धीर केंसे किया ? किन्तु पांचवीं शती के बावेसट (४६६ ई०) के शन्दों में इसका स्थाट उस्तेख है, शतः उससे कम-से-कम एक सती पहले इसका साविध्वार हो चका होगा। इससे मणित की मणनाधों में बढ़ी सुविधा हुई, घतः इसे सब गणितक्षों ने प्रहुण किया । धार्यभट ने वर्गमूल और प्रमुल निकासने की पश्चित इसी विधि के बाधार पर दी है। साबारण जनता में इसका प्रयोग प्रश्नतित होते में काफी समय लगा। ६६५ ई० के संबंद धामिलेश में सर्व प्रमम इसका व्यवहार किया गया है।

मृष्ठ पुग के गणित पर प्रकास कालमें वाली केवल दो रचनाएँ हैं—'वरवाली पीथी' और वार्यमद का 'वार्यमदीमम्'। पेवाकर बहर के पान सकवाली गांव में क्सीन कोवत हुए एक किसान को १८=१ ई० में पहली पीवी मिली भी, यह वड़ी खंखत देशा में है। दूसरी पुरतक प्रतिक्व क्सीतिथी बार्यमद की ४११ ई० में पार्टालपुत्र में लिखी वृति है। इसमें न केवल भिष्य, वर्गमूल, परमूल बादि प्रार्टीमक निवमों का वर्गन है, किन्तु साधारण सक्ष्माओं, वर्गी थीर वर्गों की संक्रवित्र विवसी की वर्गन है। वर्गन की किया मूल विवस विवस विवस की क्यामित के लेख में वृत्त और विभूतों की महत्त्वपूर्ण विवसताओं का संकेत होने से यह वर्गद है कि भारतीय गृतिसद की क्यामिति की पहली चार पुरतकों के बाधकांचा साध्यों का लाव रचते थे। आर्यमद के बच्च में प्रतन्ती चार पुरतकों के बाधकांचा साध्यों का लाव रचते थे। आर्यमद के बच्च में प्रतन्ती कार पुरतकों के बाधकांचा साध्यों का लाव रचते थे। आर्यमद के बच्च में प्रतन्ती कार पुरतकों के बाधकांचा साध्यों का लाव रचते थे। बाद कार पार्य का निवास साधकरणों तथा एक्यानिक क्रियांचे का प्रवास में कार बाद बाद बाद बाद की साधकरणों तथा एक्यानिक क्रियांचेत गुणकों का हल बुंद निया गया था।

सन विद्वान् इस बात को स्थीकार करते हैं कि भारतीय इस पूर्य में गणित की बीन में से दी गालाओं—धंकर्गायत और बीजगणित में अपने समसामधिक मुनानिश्री से आगे वह तुए हैं।

वधीतिय- गुन्त पुन का सबसे बड़ा क्योतियी धार्मभट ४७६ ई० से पार्टालपुत्र में उत्पन्त हुआ। २३ वर्ष की घादु में इसने घरमा प्रसिद्ध बन्ध 'धार्यभटीयम्' निका । वह भारते के महाल् वैज्ञानिकों से से है । उसने सिकन्दरिया के यूनामी ज्योतियियों के मिद्धानों का भी गहरा बाज्यवन किया था। वह यह ज्ञात करने वाला पहला मारतीय था कि पृथ्वी अपने शक्ष के चारों और पृथ्वी है। उसने अवंत्रवन ज्योतिय में बीवा का उपयोग ज्ञात किया, यहाँ तथा प्रहुणों मन्वत्यी अनेक गणनाएँ थी। उसने जो वर्ष मान निकाला, वह ज्योतियों टालमी द्वारा निकाले गये काल में बीधक शुद्ध है। यह तत्कालीन भारतीय ज्योतियों वराहमिहिर छठी शती के उत्तराई में हुमा। उसने प्रवने पंच विद्धालिका' में शीसरी-मौथों वातियों में भारत में प्रवक्तित विश्वास विद्धालों का परिचय दिया है। इस समय भारत पर प्रनानी ज्योतिय का भी प्रमाव पड़ा। सम्बुत ने केन्द्र, हारिब, देक्काण बादि शब्द यूनानी भागा से प्रहुण किए। ज्योतिय के प्राचीन पाँच विद्धालों में एक रोमक (रोमदेशीय) भी है। भारतीय यूनानी ज्योतियाओं का यहा धादर करते थे बिन्तु यह चब होते हुए भी यूनान का प्रभाव परयन्प बीर नगण्य था। भारतीय स्वतन्त्रतापूर्वक गणनाओं द्वारा जिन परिणामी पर पहुँचे वे, वे यूनानियों के परिणामी की बरेदा प्रविक्त पुढ़ थे।

धायुक्ट नश्क थीर सुधत दूसरी शती ई० तक बन कृते थे, इस युग में
छठी शती ई० में इन दोनों महिलायों का सार बाग्यट्ट ने 'धाटांग संग्रह' में दिया।
इस पुन का दूसरा प्रसिद्ध प्रस्थ 'गावनीतकम्' है। यह १०६० ई० में पूर्वी तुक्तितान के
कृवा में सिला था। इसमें भेल, जरक, सुधत सहितायों के उपयोगी नुस्कों और योगों
का संग्रह है। जो बीड प्रचारक मध्य एशिया में प्रचार करने जाते थे, वे सम्भवतः
इस प्रस्थ का प्रयोग करते थे। इसमें लहुनुत के गुणों का वर्यन तथा सर्थ विष का
प्रभाव दूर करने के मंत्र है। धायुवँद में प्रधान क्या से विकित्सा के लिए वानस्पतिक
धौषवियों का प्रयोग होता था, किन्तु पारे तथा धम्य धातुर्घों के योग का प्रयोग
प्रवित्ति हो रहा था। पशु-चिकित्सा पर भी इस गुन के विद्यते आग में वानकाष्य
का 'हस्तायुर्वेद' लिला गया। इसके १६० प्रध्यायों में हाथियों की प्रधान बीमारियों,
उनके लक्षण तथा उनका भौषण एवं शत्योगचार दिया हुमा है।

रसायन और पालुझास्य — दूसरी हाती दें में धानायें नागार्जुन ने म केनल गाय्यमिक सम्प्रदाय के दार्शनिक सिद्धान्तों की जन्म दिया, किल्तु रसायन और पालुधास्त्र का भी गहरा प्रध्ययन करके इन शास्त्रों की उनके शिष्यों ने दसकी कीन वे 'लोह शास्त्र' के प्रयोगा माने जाते हैं। इस पुग में उनके शिष्यों ने दसकी कीन वारों रसी होगी। हमें उसका विस्तृत ज्ञान नहीं, किल्तु इस पुग के लोह शास्त्र की उन्नीत का व्यवन्त प्रमाण पुनुब मीनार के पास की लोहें की कीली है। २४ फी॰ उन्नी यौर ६॥ उन भारी इस साट ने पाश्चास्य विद्वानों को घाश्वम में हाला हुया है। विश्वम में लोहें के दतने बड़े स्तर्मा की दताई पिछली धारी से ही होने नमी है, अग-रहित लोहा इस सदी की खोन हैं। किल्तु यह कीली १,४०० वर्ष की वर्षाएँ भेतने के बाद भी वैती ही घड़ी हुई है। इने किस प्रकार बनामा गया, यह रहस्यमधी गुल्मी घान तक नहीं गुलक सकी। छठी शती के घन्त में मानन्या में २० पुठ ऊर्बी बुढ को ताझ-प्रतिमा भी, इस काल की ७॥ फुट केंची एक बुढ-पूर्ति बर्रोमधम में है । ये पूर्तियाँ भी थानु शास्त्र की उन्नति सूचित करती है।

शिल्प तथा भ्रम्य विज्ञान—शिल्प-शास्त्र का प्रसिद्ध ग्रम्य 'मानसार' इसी ग्रुग को रचना मानी जाती है। वराहमिहिर की 'मृहरसंहिता' से भ्रम्य भ्रमेक जिज्ञानों पर प्रकाश पड़ता है। यह ब्रम्य एक श्रकार का विश्व-कोश है भीर वराहमिहिर श्रायः सम विज्ञानों में प्रवेश रखने वाले ध्रसाधारण विज्ञान थे। वे न केवल धातु-शास्त्र तथा रल विद्या का उल्लेख करते हैं, किन्तु बनस्पति-शास्त्र, भवन-निर्माण एवं स्थापल भीर ऋतु-विज्ञान का भी वर्गान करते हैं। यदि वराहमिहिर विविध विज्ञानों के ध्रम्ययन के लिए सम्प्रदाय स्थापित कर जाते भीर उनकी शिष्य-परम्परा गुरु की भीति वैज्ञानिक शोध में तत्पर रहती तो भारत मध्य एवं वर्तमान काल में भी विज्ञान की उन्नति में बहुत सहायक सिद्ध होता।

मृप्तपृगीन उक्षति के कारण — गुप्त युग में भारत जी जो सर्वागीण सांस्कृतिक समुक्षति हुई उसके प्रेरक कारण ज्या चे ? इस काल में भारतीय प्रतिभा का सर्वती-मुखी विकास ज्यों हुआ ?

इसका बहुता कारण गुप्त सम्राटों का प्रवल विद्यानुराग और विद्वानों का संरक्षण था। चन्द्रभुप्त विक्रमादित्य की सभा में 'नवरत्न' विद्यमान थे, समुद्रगुप्त की कलाप्रियता उसके सिक्कों से रूपप्ट हैं, नालन्दा-विद्यविद्यालय की स्थापना का अंग कुमारणुप्त (४१४-४४ ई०) को है।

दूसरा कारण इस काल की शांति और समृद्धि थी। साहित्य और कलाओं की बन्नति दन्हीं सवस्थाओं में होती है, 'सस्त्रेण रक्षिते राष्ट्रे शास्त्र-जिल्वा प्रवस्तेते'।

सीमरा कारण विदेशों से सम्बन्ध और संपर्क था। चीन और रोमन साम्राज्य में भारत के सांस्कृतिक भीर व्यापारिक सम्बन्ध थे। इतिहास में भाग यह देला गया है कि दो विभिन्न संस्कृतियों का संपर्क या संघर्ष बौद्धिक एवं कतात्मक कियाशीसता को प्रोत्साहित करता है। हम क्यर देश पुर्क है कि इस पुर्म में हिन्दू भीर बौद्ध दार्शनिकों के विचार-विम्ह्यांस्थक सामान्त्रप्रसामान से अञ्चकोदि का दार्शनिक साहित्य पैदा हुआ। यहाँ द्या संस्कृतियों के संचर्ष में होती है।

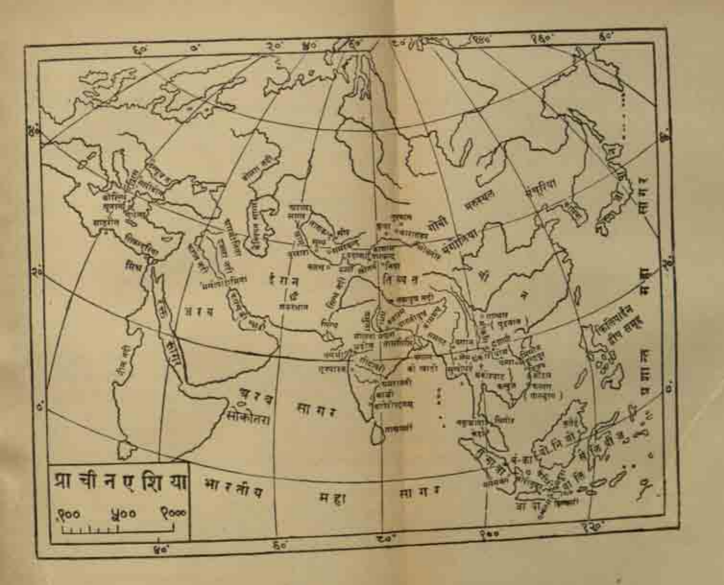
भीमा कारण भारतीयों के दृष्टिकीण की विश्वालता, मात्माभिमान का प्रभाव, ज्ञान का धवाधारण धनुराग धौर नम्रता थी। वे प्रत्येक वाकि से ज्ञान धौर समाई लेने को उत्पृक रहते थे। बराहींमहिर ने निका है कि 'यवन (पूनानी) म्लेक्झ हैं, पर उनमें (अमेतिय) मास्य का ज्ञान है, इस कारण वे ऋषियों को तरह पूजे जाते. हैं।' आर्थभट ने म्लेस यूनानियों के ज्योतिय का अध्ययन निया था।

षाँचवाँ कारण स्वतन्त्रतापूर्वक ज्ञान भीर विज्ञान के भन्तेषण की प्रवृत्ति भी।
बीढ़ों ने किसी बास्त्र से बेंचे बिना दर्शन के क्षेत्र में अवी-से-अंगी उड़ानें भी। भागेंगट
ने प्रविष्ठ भगने से पूर्ववर्ती भारतीय भीर पूनानी दर्शिनकों के प्रन्य पढ़ें, किन्तु उग्रने
अनको परम प्रमाण नहीं माना, उनका भन्यामुसरण नहीं किया। उसका कहना था—
ज्योतिष के सक्ते भीर मूठे सिद्धांतों के समुद्र में मैंने गहरी द्वत्री नगाई है, अपनी
बुधि की नौना से में सत्य-ज्ञान के बहुमूल्य मोती निकाल काया है।

### वृहत्तर भारत

बहुत्तर भारत का स्वक्ष्य और क्षेत्र-गाभीन काल में भारतीय संस्कृति भारत की सीमाओं को पार करके जिन विसाल प्रदेश में फैली, उसे बृहत्त र भारत कहते है। इसमें साइवेरिया से सिहल (श्रीलंका) और ईरान तथा अफगानिस्तान से प्रशान्त महासागर के बोनियों और बालि टापुत्रों सक का विशास भू-सम्ब है। पुराने जमाने में महत्त्वाकांकी भारतीय राजा सपनी विज्ञाल सेनाओं द्वारा श्रीपण रकाणत करके चारों दिशासों के भूपतियों को परास्त कर दिख्यिलय किया करते ये। किन्तु भारतीय संस्कृति ने रचत की एक भी बुँद बहाये किना भारत के साहसी बाजासकों, जिल्लां, पर्मदुतो और व्यापारियों द्वारा एक विकलण विभिन्नय की । सबसे पहले दक्षिण में लंका को भारतीय संस्कृति के रंग में रंगा गया। पूर्व दिशा में बमाँ, स्थान, चम्पा (धनान), कस्बोत (कम्बोडिया), मलापा, जाबा, सुमाना, बालि, बोनियो तन के मुलाव भारतीय चानामकों ने बसाय, यहाँ धनेक बोनियाली हिन्दू राज्य और सामाज्य स्थापित हुए, यहाँ के मूल निवासियों ने भारतीय संस्कृति का पाठ पड़ा । प्राचीन कास में दक्षिण-पूर्वी एशिया का यह मु-भाग भारत का ही धंग समम्ब बाता था। उस समय पुनानी इसे 'बमापार का हिंद' वहते थे, बावकल यह 'बरला हिन्द' कहलाता है । उत्तर विमा में सम्पूर्ण मध्य एशिया भीर मफगानिस्तान में---जहाँ भावकल अधान कथ से इस्लाम की तृती बोलती है-अगवान बुद्ध की छ्यासना होती थी। मध्य पुशिया से भारतीय सम्यता के इतने यथिक सवशेष मिले हैं कि भारत के उत्तर में बते इस प्रदेश को 'उनरले हिन्द' का नाम दिया ज' सकता है। पश्चिम में ईरान को भारतीय मार्थी के सवाठीय पार्रासयों ने मादाद किया, पश्चिमी देशों से व्यापारिक सम्बन्ध होने के कारण मिली, यूनानी धीर धरव संस्कृतियों पर भारत ने पर्याप्त प्रभाव छोडा ।

सांस्कृतिक प्रसार के प्रेरक कारण और साधन—सांस्कृतिक प्रसार के दो प्रधान प्रेरक कारण थे। (१) माधिक—विसीयणा और क्यापार मनुष्यों को दूर-दूर के देशों में जाने और भीषण संकट उठाने के लिए प्रेरणा देता था। हिन्द महासागर में भारत की केन्द्रीय स्थिति होने से, यह पुरानो दुनिया के सम्य देशों के समुद्री रास्तों के ठीक बीचों-भीच पहता था। यहाँ के निवासी पश्चिम में निकन्दरिया और





पूर्व में चीन के समुद्र तक व्यापार के लिए जाते थे। उन दिनों यह समभा जाता था कि बमों, मलाया, जावा, सुमात्रा में सोने की जाने हैं भीर इस प्रदेश को सुवसे भूमि और सुवसंडीप कहा जाता था। प्रन्य जहाँ भी कहीं सोने की या सम्पत्ति की आजा होती, भारतीय व्यापारी वहीं जाते थे। इनका जिन बनेचर और प्रसम्य जातियों से सम्पत्ने होता, जनपर इनकी सस्कृति का स्वामाविक कप से महरा मसर पहला।

(२) दूसरा कारण सोन-कल्पाण की कामना और पर्म-प्रचार की भाषमा थी। इनसे अनुप्राणित होकर व्हिप-पुनि धीर बोद मिल् विदेशों की जंगकी जातियों में जाते धीर भीषण बाधाओं के बावजूद उन्हें सम्य और उपल बनाते। धर्मिक द्वारा प्रचलित धर्म-विजय की नीति से संपटित कप से भिल्क्ष्मों को दूसरे देशों में बीद-मत का प्रचार करने के लिए भेजा जाने लगा। इस प्रकार साम्ब्रतिक प्रसार के तीन मुख्य साधन व्यापारी, व्यक्तिवेद्यक भीर धर्मदूत थे। व्यापारी जहाँ जाते, बहाँ धरात-क्ष्मेय उनके साच भारत का सास्कृतिक प्रभाव भी पहुँचता था। उपनिवेद्यन का बावम दूसरे देशों में भारतीयों का स्थायों कप से बस जाना था। यह कार्य या ती कीच्य्य और प्रमस्त्य-असे ऋषि-पुनि विदेशों में धनने धालम धीर तमीवन स्वापित करके करते या क्षत्रिय राजकुमार हिन्दू राज्यों की नीव वालकर। सुवर्णवीय में इस प्रकार के सनेक भारतीय राज्य स्थापित हुए थे। व्यापारी विदेशों में भारतीय संस्कृति का बीज वालते धीर हिन्दू राज्य दने वहां सुदृढ़ करते थे। किन्तु चीन भीर अंगीनिया-जैसे देशों ने धर्मदुतों सीर प्रचारकों के सनसक सञ्चवसाय धीर भगीरय अपल से बीद-चर्म प्रहण किया।

सांस्कृतिक प्रसार का कम—नारत की सीमाधी से बाहर भारतीय संस्कृति
सर्वप्रथम श्रीलंका में फैली। बिल्ल दिशा में बृहत्तर भारत की यहाँ भीमा भी,
क्योंकि 'इसके बाद वह समुद्र शारम्भ होता है जिसका भूमण्डल की समान्ति के नाथ
भी अन्त नहीं होता।' उपरने हिन्द में तीसरी शती ई० पू० में भारतीयों ने मध्य
एतिया में उपनिवेश बसाने शुक्ष किये, पहली श० ई० में भारतीय संस्कृति जीम
पहुँची, वहां से कोरिया और छठी श० ई० में कोरिया से जायान। सातवीं जिस म
इसने तिब्बत में प्रवेश किया और तिब्बती धमंदूतों ने इसे तेन्हवीं श० में संबोधों
तक पहुँचाया। इनसे यह मंगोलिया, मंगूरिया और साहवेरिया तक फैल गई।
'यरसे हिन्द' में ईता की पहली शतियों में हिन्दचीन, मलाया प्रायद्वीप, जावा तथा
मुमाना थादि दापुधों में हिन्दू राज्य स्थापित हुए और भारतीय संस्कृति का प्रसार
हुआ। ये राज्य लगभग हेड़ हजार वर्ष तक बने रहे। सोलहवीं श० में इस्लाम ने
इनका यन्त किया और इनकी समान्ति के साथ यहां से हिन्दू संस्कृति का भी लोग
हो गया। पश्चिम दिशा में भारत का दिश्वण, उत्तर और पूर्वी दिशाधों का-मा महरव प्रभाव नहीं पड़ा, किन्तु लघु एशिया, ईरान, ईसाइयत तथा इस्लाम पर बोड़ा-सा
वसर पड़ा। इन सबका प्रत्यन्त संक्षेप से ममाकृत वर्तन किया आएगा। श्रीलंका— भारतीय समुश्रुति के समुसार श्रीलंका में सबंध्यम भारतीय संस्कृति का सन्देश से जाने वाले श्री रामचन्द्र थे। किन्यु सिहली इतिहास यह बताते हैं कि छठी ग० ६० पू० में काठियाबाइ के राजहुमार किजय के नेतृत्व में मारतीयों ने इस टापू बा उपनिवेश धारम्भ किया। तीसरी श० ई० पू० के मध्य में सम्भाष्ट्र अधीक ने लंका में बौद्ध-धर्म के प्रचार के लिए धपने पुत्र महेन्द्र की भेवा। लंका का राजा देवानाम्त्रिय तिस्स (२४७—२०७ ई० पू०) उसका शिष्य बना। राजी धनुला मी भित्र बनना चाहनी थी, खतः तिस्त ने अधीक के पास दूत भेजकर यह प्रायंना भी कि बह स्त्रियों को सिद्धणी बनाने के लिए अपनी पुत्री संविध्या को तथा बीधि वृक्ष की शिष्य की एक शाला लंका मेंजे। अशोक द्वारा भिजवाई बोधि वृक्ष की शाला धनुरावमुर के एक विहार में रोप दो नहें, उससे उसा पेट आज भी विद्यमान है और वह संसार के प्राचीनतम वृक्षों में गिना जाता है। इसके साथ ही महेन्द्र और संविध्या दारा लंका में लगाई गई बीद-त्रमं की शाला खाज बोधि युक्ष की भीति विद्यात दन गई है।

तीलरी सठी दें० पूर्व से लंका में बीड-धर्म का तेजी से प्रसार होने लगा।

राजाधों ने उसे पूरा संरक्षण प्रदान किया। उस समय से यह उस देश का राष्ट्रीय

पर्म है। उसे इस बात का अंग है कि उसने बीड-धर्म की ज्योति को पिछले २,०००

वर्षी में प्रतिकृत परिस्थितियों के प्रवल मंभावात में भी प्रतविष्ठस क्य से प्रधीपत

रखा है। महाम्मा युद्ध की जन्मभूमि-मारत में उनके धर्म का लीप हो गया, घतः

जब घन्म देशों को इसका थालीक पाने की धायरवकता हुई ती लका ही उनका गुरु

बना। यह स्मरण रजता चाहिए कि प्राचीन काल में संस्कृति का मूल धायार धर्म

ही था, उसी के साथ वर्णामाला, नाया, माहित्य, कता, खिल्म धार्दि मनुष्य की

मुसंन्कृत थीर सम्य बनाने वाली कलाएँ स्वसः पहुँच जाती थी। बौद्ध-पर्म ने जवा

को बाद्धी लिनि तथा पानि भाषा प्रदान की, बहु बारते थी। बौद्ध-पर्म ने जवा

को बाद्धी लिनि तथा पानि भाषा प्रदान की, बहु बारते थी। लेका में बर्म, साहित्य

धीर कमा धार्दि का ऐसा कोई क्षेत्र नहीं एक मुख में पिरोवा। लेका में बर्म, साहित्य

धीर कमा धार्दि का ऐसा कोई क्षेत्र नहीं है, बहु भारत ने ध्यमा प्रभाव स्पष्ट स्प

से संजित में किया हो।

## वपरला हिन्द

सब्ब-प्रिया — तीसरी शती हैं व पूर्व में धलोक के समय से भारतीयों ने मध्य एशिया (बीनी मुक्तितान या निक्तियांग) में भारतीय बरिल्यों बसाना शुरू कर दिवा था। कारियान के बावा-निकरण तथा इस प्रदेश की धाधुनिक खुपाइयों से यह असीत होता है कि ईसा की पहली पतियों में भारतीय यहां कैन रहे वे और पांचती शती तक समुख्य सच्य एशिया भारतीय बन चुका था। काश्चिमान के ग्रन्थों में सोडनीर भीत के पश्चिम की सब बातियों ने भारतीय पर्म और माया की ग्रहण कर लिया या। जीनी तुक्तितान का अधिकांश भाग मरत्वल है, केवल दक्षिण और उत्तर में विद्यों के कितारे कुछ बाइल प्रदेशों में बस्तियों वसी हुई है। दक्षिण में कासमर और बारकाल तथा सीतन; उत्तर में कुला, कराशहर धीर तुरकान प्रधान बस्तियों थी। इनमें कोशन तथा कुला ने चीन तक भारतीय संस्कृति के असार में कड़ा महस्त्रपूर्ण भाग लिया, दक्षिण में करोग्दी लिप और प्राष्ट्रत का प्रचार था; बत्तर में काही निर्णि और संस्कृत का।

तीसरी वती ६० तक जीतन बीट-रमें का प्रसिद्ध केन्द्र बन चुका था। खीतन में तबा निया, वर्षन थादि सन्य दक्षिणी बरितमों में उत्तर-दिवसी भारत से इतने प्रविद्ध मारतीय था बसे थे कि यहां को राजमाया प्राकृत और राजनिय लगेल्डों हो गई, जीन की सीमा तक इसका प्रयोग होता था। इस प्रदेश से मिले ६०० के लगमम लेक छप चुके हैं और ये यहां पर भारतीय संस्कृति के गहरे प्रभाव की सुवित करते हैं। यहां है । मने पत्रों में न केवल भीम, धानन्यसन, बुद्धपोप पादि भारतीय नाम है किन्तु नेसहारक, दूत, जर, दिविर (नेसक) धादि भारतीय सरकारी पद और सवाएं भी मिलती है। राजा को महाराज, देवपुत्व, विवदस्तेन, देवमनुष्य से पूजित के विशेषण दिये गए हैं। राजाजाएँ प्रायः इस वावय से प्रारम्भ होती है— महाराब: निहित (महाराज: निलात)। मूर्ति और चित्रकता के सब समूने भारतीय साद्ध्यं पर है।

उत्तरी बस्तियों में कूला प्रचान थी। इसे बौद धर्म का केन्द्र बनाने का चहुत बढ़ा थेय कुमारबीत नामक बौद निश्न को है। यह एक भारतीय राज्य के मंत्री हुमारायण का बेटा था धीर माता ने इसे कारगीर के महान बौद ध्याचार्यों से शिक्षा दिलवाई थी। ३=३ ई० में चीनियों ने कूना पर घाकमण किया, वे कुमारबीत की पकड़कर ते पए, धीन के सका ने इसका बड़ा सन्मान किया, इसे संस्कृत धन्यों का भीनी धनुवाद करने का कार्य सीना। ४१२ ई० में प्रपत्ती मृत्यु तक में ६८ सन्यों का माधात्वर कर मुक्ते थे। शृत्वा तथा प्रन्य उत्तरी वस्तियों से महामान सम्प्रदाय के बीद पर्न पर्वों के घीतरियत प्रसिद्ध बीद धानार्य ध्यवधीय के दी नाटकों के भी हुए ध्या मिले हैं। कृता घादि बस्तियों के राजा बीद धर्न के सन्त थे, वे हरिकृत्य, मुनलंपुण धादि भारतीय नाम रखते थे। चीयी धर्ता ई० में कृता में ही बौद मन्तियों की संस्था दस हजार के बगभग थी।

चौन—चीन जनसंस्या भी दृष्टि से दुनिया का पहला और अंबयन की दृष्टि से दूसरा देश हैं। भारत ने इतनी अधिक जनसंस्था और इतने विस्तृत मू-जण्ड को अपनी संस्कृति के रंग में रूगा, यह वास्तृत में उसके लिए अहे अभिमान की बात है। चीन में भीत पर्म का सदेश से जाने का श्रेप कर्यण मानंग और वर्षरूप नामक बीज विश्व में को दिया जाता है। सम्बाद मिगती (१७-०६ ई०) ने इनके लिए राजवानी में पी-मा-सी नामक विहार जनवामा। इन धमंदूतों ने यहां रहते हुए बीज अन्यों में

चीनी चनुवादों से इस महादेश को सोस्कृतिक विजय प्रारम्भ की । २१४ ई० तक बौद भिल्मों द्वारा ३५० पोजियों का चनुवाद हो चुका था । १२०० वर्षों तक सारतीय विद्वान धपार कष्ट भैनते हुए चीन जाकर संस्कृत प्रस्थों का चीनी माधान्तर करते रहे । जानानी विद्वान नानजियों के मिगवशीय विपटक की प्रसिद्ध सूची में चीनों में भनुवित १६६२ संस्कृत प्रस्थों का वस्तंत है । इस मुनी के छवने के बाद बीसियों धन्य करे चन्य मिते हैं । 'सुनावती ब्यूह', 'बच्चे इंदिना' धादि धनेक ऐसे ये हैं को भारत में खुज हो चुके हैं, इनका उद्धार चीनी धनुवादों से हो रहा है । धरव-चीव, नागानुंन धादि प्रसिद्ध बौद्ध वार्षितकों को जीनिवर्षों का ज्ञान भी हमें चीनों साहित्य से हुसा है ।

२६४ ई० तक चीन में बीब-धर्म का शर्न:-शर्न: प्रचार हुया, सीसरी से वडी वाताब्दी ई॰ तक यह वहाँ बड़ी सेजी से फैला। छठी मनाब्दी ई॰ के प्रारम्भ में चेल के असीन कहे जाने वासे मून्ती (१०२-१४३ ई०) ने बौद्ध-धर्म को प्रवस राज-संरक्षण दिया । कुछ बातों में वह मौर्य सम्राट्त भी थाने वह गया । उसने प्रयने राज्य में त केवल प्राचि-वध बन्द कराया; किन्तु कपड़ी पर जानवरों के विकों की बुनाई तमा कढ़ाई भी राजाता द्वारा निधिद्ध ठहराई; क्योंकि कपड़ों की कटाई होने पर उनकी हत्या की सब्यायना भी । ऐसे कट्टर बीज सखाटी के प्रवत संरक्षण का यह फल हुया कि छठी शताब्दी में जीन में बौद्ध मन्दिरों की संस्था ३० हजार हो गई सीर २० लास व्यक्ति बीड पुरोहित बने । एक बीनी इतिहासिकार के सब्दों में वस समय तक प्रत्येक घर कोड बन जुका था। इतने सांयक स्पन्ति भिक्ष बनते थे कि मजदूरों के समाव में मेर्दा मा काम उपेक्षित हो रहा था। तांगवंश का समय (६१८-१०७ ई०) जीन में बीड-एमें का स्वतां-पुन चा । सांगवंशी सम्राटों की इस धर्में के प्रति मनित पराकाण्या तक पहुँची हुई भी। इसी वंश के समय में युधान-च्यांन भारत धाया धीर यहाँ से ६४७ पुस्तकों से नया, उससे गहसे फाहियान धादि तथा बाद में इस्सिन प्रभृति सैकड़ों श्रद्धान्तु चीनी भारत की सीव-यात्रा करने साथे। हरू४-१७६ के बीच में इनकी संस्था ३०० थी।

तेरहर्वी शती में संगोन समादों ने बीज-धर्म स्वीकार किया । मंगीलों द्वारा इसका प्रतार मंगोलिया, अनुरिया भीर साइवेरिया में हुमा ।

कोरिया तथा आयान वीद-पर्य वीन से कोरिया पहुँचा, पांचवीं शती तक सारा कोरिया बुद्ध का उपासक बन भूका था। छड़ी शताब्दी में कोरिया के एक राजा ने जापानी सम्भाद के साथ मिनता स्थापित करने के लिए उसे मुख उपहार भेने (५२२ ई०); इनमें बीद-धर्म के प्रन्य तथा मूर्तियां भी थीं। इसके साथ ही एक पन में बीद-धर्म स्थीबार करने का धनुरोध था। युक में जापान में इसका कुछ विरोध हुया; किन्तु बीझ ही इसे राज-संरक्षण मिनते सना। सम्बाद बोम्मु (७२४-७१६ ई०) ने प्रपार धन-राशि का व्यय करके दुंब की एक बहुत बड़ी बांस्य प्रतिमा बनवार्षे । यह दुनिया की विद्यालयम अविमा है, इसकी क्रेंबाई ४३३ कीट है। समुद्रे मन्त्रकाल में बीज-वर्ग को राजाओं का समर्थन मिलता रहा। १८६७ हैं तक जापान की ध्रविकांत उन्नति का क्षेत्र बीज-वर्ग और भारतीय संस्कृति की ही था।

तिव्यत-सातवी शती में श्रीमवन गम्पो ने कोटी-फोटी रियासर्ते चीनवर धावित्रवाली तिस्वत राष्ट्र का निर्माण किया। तिस्वत में बौड-वर्म के प्रदेश कराने का खेंग इसी राजा को है। इसने चीन तथा नैपाल के राजाओं की कन्याओं से विवाह किया। दोनों राजकुमारियाँ बोड भी भीर इस विवाहों का बास्तविक परिणाम तिव्यत स्पीर बीड-समंका पाणिबहण था। विव्यत को वर्तमाला की सावस्थकता भी, वह बोन संगोट नामक विकासी विद्वान को काइमीर मेवकर प्राप्त की गई, इसके आद भारतीय प्रन्थों के धनुवाद से वहाँ प्रायावर्तीय संस्कृति का धालीक फैलने लगा। पाठनी सती से तिस्वती राजाओं ने भारतीय विद्वानों को अपने देश में बुलाना सुरू किया। बीड-यमं मे कट्टर भवत विक्रवीह (७४३-७५१ हैं।) ने मातन्या के सावार्य साम्बर्शवत को निमन्त्रित किया (७४७ ई०)। सामार्थ की सामु उम समय ७५ वर्ष की थीं। इस प्रवस्ता में उन्होंने पर्म-प्रचार के उत्साह में १६ हवार फीट ऊँके दर् भीर हुनेम पाटिमां पार की । उदम्तपुरी (बिहार शरीक) के मनुकरण पर तिब्बत में समये नामक पहला विहार यनवाने वाले यही थे, बन्होंने वर्वप्रवम कुछ तिस्वतिमी को मिशु बनाया तथा बीद यन्यों का अनुवाद किया। इसी समय काश्मीर के बाचार्य पद्मसंभव ने भारतीय तलाबाद आरा तिब्बत में बीड-धर्म की सीकप्रिय बनाया है १०२८ ६० में धालायें दीपकर औज्ञान तिब्बत गए, इन्होंने ब बंबान का प्रवार किया। मध्यकाल में लिव्यत में राजायों को शक्ति आंग हो गई और उनका स्थान विहासी ने में लिया। १४०० ६० से निज्यत में सामावाद का उस्कर्ष हुया।

तिव्यत को समस्य भीर वर्षर दशा से निकालकर सम्मता का पाठ पढ़ाने. व्याला भारत ही था।

## परला हिन्द

परसे हिन्द धमया दक्षिण-पूर्वी एदिया में भारत ने न केवल धपना सांस्कृतिक प्रसार किया, किन्तू सनेक श्रतितशाली राज्यों और साम्राज्यों की भी स्थापना की । वहीं पहले इस प्रदेश के हिन्दू उपनिदेशों धीर बस्तियों का उल्लेख किया आवेगा भीर बाद में सांस्कृतिक प्रभाव का।

हिन्द-चीन के राज्य—हिन्द-चीन के प्रायक्षीय में भारतीयों के दो तक्तिशासी राज्य मीकान नदी के मुहाने पर वसेमान कम्बोडिया प्रान्त तथा कनाम में स्थापित हुए । कम्बोडिया प्रान्त में पहले तीसरी से सातबी वाती तथ पुनान नामक हिन्दू राज्य प्रथम रहा प्रीर बाद में कम्बुज का उत्कर्ष हुआ। धनाम प्रान्त के हिन्दू राज्य का प्राचीन नाम कम्या था। इसे समान्त हुए सभी कुल सवा सी वर्ष हुए है। ये दान्। राज्य देव हजार वर्ष से भी अधिक काल तक ठिके रहे।

कृतान मीनी प्रत्यों से जात होता है कि फुनान में पहले जंगनी जातियां रहती थीं, स्थी-पुरुष नंगे पूसते थे। उन्हें सन्यता का पाठ पढ़ाने वाला हुएन-तीन या करिक्टम नामक भारतीय बाह्मण था। इसने वहाँ की सोमा नामक नायी (नायों में पूजने वाली आग्नेय जाति की कन्या) से विवाह किया थीर अपना राज्य स्थापित किया। १०० वर्ष तक इसके बंधज गदी पर बैठते रहे। इसके बाद अन्तिम राज्य का सेनापित फन-ये-मन राजा बना (२०० ई०)। इसने शक्तिशाली नीसेना डाग अनेक पड़ीनी राज्य जीते और स्थाम, लगोस भीर मलाया प्रायहीय के कुछ भागों पर प्रभुता स्थापित करके इस प्रदेश में पहला भारतीय साम्राज्य स्थापित किया। बीधी शब्द है के घन्त में या पालती दाताब्दी के प्रारम्भ में कौण्डित्य नाम का दूसके बाह्मण भारत से बाया और प्रजा ने इसे राजा चुना। इसके एक बंधज जगवर्मी वे ४०४ ई० में नावसेन नामक परिवाजक को राजदूत बनाकर चीन भेजा। उस समय फुनान में चीन-वर्ष की प्रधानता भी थीर बौद-धर्म का भी थोड़ा-बहुत प्रचार था। छठी शताब्दी के प्रवीप में कम्बुज के बाकमणी से फुनान का दस्त हो गया।

कम्बन-कम्बुन राज्य का मूल स्थान कम्बोडिया के उत्तरपूर्व में था। मां पहले कृतान के प्रयोग मा, छठी शताब्दी के प्रारम्भ में इसे श्रुतवर्मा ने स्वामीन किया। स्वतन्त्र होते के बाद यह यानित्रााली बना, किन्तु कम्बुन के ६७४ ईम्बी में ६०२ ईम्बी तक के इतिहास पर धर्मी तक सन्यकार का पर्दा पता हुधा है। इसके बाद कम्बुन का स्वर्णपुन मुख हुया। इन्द्रवर्मा (२७०-२२६ ई०) का यह दावा मा कि 'वम्पा प्रायदीप खीर नीत के सामक उसकी स्थानमाँ का पालन करते हैं।' सनका राजा प्रतीवर्मी खीर नीत के सामक उसकी स्थानमाँ का पालन करते हैं।' सनका राजा प्रतीवर्मी (२०६-१०० ६०) कई दृष्टियों से महत्त्वपूर्ण है। राजकवियों के शक्दों में वह 'वितीय मन्', परखुराम से भी अधिक उदार, धनुंन, भीम-जैसा बीर, मृभूत-सा विवान, शिल्प, भाषा, लिनि धीर नृत्य-कला में पारगत था। यह यशोधरपूर (धार कोर योग) का संस्थापक था। इसने भारतीय तपोवनों धीर गुक्कुलों के इंग पर कम्बुन राज्य में धाश्रमों की स्थापना की थी। इनका सम्यज्ञ कृत्वनित कहनाता था। इसका मुक्य वार्य सम्यगत-प्रथमान तथा ज्ञान की ज्योति को सदैव प्रज्वातित राजना था। कम्बुन में वे धाश्रम हिन्दु-संस्कृति के प्रधान गई थे।

प्यारहवीं सती ने कम्बुन का समूतपूर्व उत्कर्ण हुया। जब भारत में महमूर गजनवी थीर बहाबुद्दीन सोरी के साथमणों से हिन्दू राज्य विश्वस्त हो रहे थे, उस समय कम्बुन का साम्राज्य बंगान की खाड़ी से चीन सागर तक विस्तीर्ग हो रहा या। जिस समय उत्तर भारत में मुस्लिम भाषान्ताओं द्वारा मन्दिरों का विनाझ हो रहा था, उस समय कम्बुन में सङ्कोर के विश्व-विख्यात मन्दिर यन रहे थे। सूर्यवर्मी दितीय (११४३-४५) ने मङ्कोरवत का तथा जयवर्मी सप्तम (११८६) १२०० ६०) ने भड़्कोर थोम का निर्माण कराया । इसके बाद कम्बून का ह्यास होने लगा, पहले वह स्थाम से पद-दलित हुया बीर उक्षीसवीं वाली में कांस के बाबीन हुया ।

चम्पा-वीतनाम (हिन्द-वीन) में दूसरा हिन्दू राज्य चम्पा था। यह पिछली क्षती में १=२२ ई० तक बना रहा। १८०० वर्ष तक आर्यश्राण वस्पानियांनी समनी स्वतन्त्रता के लिए जीनियाँ, धनामियाँ, मंगीलों तथा कम्बुजवासियाँ से जुमते यो । इनका पहला ऐतिहासिक राजा श्रीमार माना जाता है। इसका राज्य-काल इसरी शती हैं का सन्तिम भाग है। इसके सार्रात्मक राजाओं में धर्ममहाराज श्री भदनमाँ (३८०-४१३ ई०) और गंगाराज (४१३-४१६ ई०) हैं। महला राजा शिव का परम भनत तथा 'बतुर्वेदजाता' था: उसने भद्रेश्वर स्वामी के नाम से मिसीन में सिव का मन्दिर बनवाया । दूसरे राजा के समय भागारिक भगदे काफी वह गए और वह राज-पाट क्षीपकर प्रपत्ता धन्तिम जीवन गंगा के तट पर वितान के लिए भारत चला बाया । भद्रवर्मी का चारी वेदी का जाता होना तथा मंगाराज की तीर्थ-यात्रा चीथी-पांचवीं श॰ में चम्या पर गहरे भारतीय प्रभाव की मुचित करते हैं। इसवीं शती तक सम्मा पर कमणः संगाराज के बंचजों तथा पाण्डरंग (७५=-=६० ई०) घीर भृगुवंश (=७०-१७२ ६०) के राजाओं ने शासन किया। ये सन हिन्दू-धर्म के कट्टर मनत थे, नमे-नये मन्दिरों की स्थापना करके, उन्हें कुब दान देते थे। चम्पा में भारतीय साहित्य का गम्भीर प्रध्ययन होता या । इन्द्रवर्मा तृतीय (६११-६७२ ई०) को एक स्रमिलेख में पट् दर्शन, बोद्ध दर्शन, वाशिकावृत्ति सहित पाणिनीय व्याकरण, सास्मान तथा श्रेवों के उत्तरकरूप का प्रकारक पश्चित बताया गया है। दसवी शती से चम्पा पर उत्तर से धनामियों के धाकमण शुरू हुए तथा इसका ह्रास होने लगा। ध्याने पाठ सौ वर्ष तक सम प्रपत्नी स्वाधीनता के लिए लवते रहें। १=२२ ई a में अब धनामी पाकमणों का देर तक प्रतिरोध ससम्भव हो गया तो प्रन्तिम चमराजा स्वदेश छोडकर कस्बुज जला गया और इस प्रकार मात्मूमि भारत में सैसडों मील दूर, भारत से कुछ भी सहायसा न पाते हुए देव हजार वर्ष तक प्रतिकृत परिस्थितिमाँ और भीषण धाकमणों में स्वतन्त्रता की मुख्य-पताका को मदा ऊँचा रवाने वाले गीरवपूर्ण हिन्दू राज्य का घन्त हो गया ।

मलाया द्वीप समूह (मुबर्ण द्वीप) — इटी घ० ई० पू० में भारतीय ध्यापारी इस अदेश में धाने नमें थे। पहली ख० ई० से हमें भारतीय प्रत्यों तथा विदेशी वाधियों के विवरणों में इस बात के निवित्तत संकेत मिलते हैं कि कांत्रा-नट के दन्तपुर खादि बन्दरमाहों से विदेश जाने वाले भारतीय सुवर्गादीय का घावासन करने नमें थे। वालें:-शनैं: धन्द्वीने मनाया, जावा, गुमात्रा, बोनियों तथा बालि में हिन्दू राज्य स्थापित किये। हजार वर्ष तक इनकी सत्ता बनी रही। इस सहस्रान्दी में दो ऐसे धवतर भी धाम जब सारा मुक्ती द्वीप एक शासन-मूत्र में संगठित हुखा---पहली बार शैलेन्द्रमंत के धामीन धीर दूसरी वार विस्वतिका (मजपहित) सामाण्या के इप में।

पन्द्रहर्षी, सोलहर्षी शती में इस्ताम ने यहां हिन्दू राज्यों वा घन्त तथा भारतीय संस्कृति की समारित की ।

बीलेख-मलावा प्रायदीय में पहली शती ई॰ में नियोर में एक हिन्दू राज्य स्मापित हवा, ईमा की पहली शतियों में हमें कलवपुर (उत्तरी मलाया वा दक्षिणी बर्मा), कटाह (केताह), नम-नोली (कटार माधेरक) बादि मलावा के नर्दे हिन्दू राज्यों का बीनी बन्धों में नर्रात मिलता है। किन्तु इनका श्रृह्वसाबद्ध इतिहास ज्ञात नहीं है। बाठवी वाती से यह प्रदेश वीनेन्द्रों के विस्तृत साम्राज्य का ग्रंग बना। ये सम्भवतः भारत के कालग प्रान्त से बाये थे, पहले बन्होंने बांक्षणी बमाँ भीर उत्तरी मलाया जीता, फिर मलावा से सारे सुवर्त होय में अपनी अभूता विस्तीर्श की । इनका उरकर्ष ७७५ ईं से शुरू हुआ, बारहवों सती तक वे इस प्रदेश की प्रधान शांतत थे। धरव माजियों ने उनके साम्राज्य की विधानता और बैसव के भीत गए है। मसकदी (१४३ fo) के शक्यों में 'यहाँ का महाराजा बसीम साम्राज्य पर शासन करता है।..... यशिकतम गोंध्यामी जहाज उसके बरावलों हीयों की परिक्रमा दी वर्ष में भी पूरी नहीं कर सकते ।' इब्न खदांबवेह (=४०-४८ ई०) के कथनानुसार राजा की दैनिक बाम २०० मन सोना भी। आरहवी बती ई० में शैकेन्द्रों का रहिला भारत के बोलों के साथ संपर्ध हुया। इससे इनको गांवत श्रीण हो गई। चौदहवी शती में उत्तर से स्थामियों तथा दक्षिण-पूर्व से जावा बालों ने हमेश करके इस साम्राज्य का ग्रन्त कर दिया । जिन सैमेन्द्रों को विजय-वैजयन्त्री सुबर्शाद्वीप के वैजाही टाप्यों पर कहराती थी, जिनके चरणों में जावा, सुमाधा, मताया के राजाओं के मुकूट सीटते थे. इनका शासन मलाया के छोटेनी प्रदेश में ही रह गया । इनके यन्तिम प्रवर्शय कहार (पेरम)के राजा ने १४७४ ई॰ में इस्लाम स्वीकार कर लिया ।

जान — इस हीप को स्थानीय दन्त-कथाएँ इसके उपनिवेशन का अंध पराशर, क्यांस, पान्य धादि भारतीयों यो देती हैं। चीन इतिहासों के धनुसार यहाँ दूसरी शती हैं। में भारतीय राज्य स्थापित हो चुका वा। १३२ ई॰ में जाना के राजा देववमी ने एक दूसमण्डल जीन भेता। छठी धाती ई॰ में पिट्यमी जावा में धासन करने वाले राजा पूरांवमों के चार संस्कृत प्रमित्तवा मिले हैं। इनसे प्रतीत होता है कि जावा उम्मयस तक भारतीय संस्कृति को पूर्ण कप में धपना चुका था। जावा में पूर्णवर्मों के प्रतिरिक्त पत्त भनेत सांदे तिन्द्र राज्य भी थे। घाठनी वाली में दीलेन्द्री ना उत्कृष होने पर, व सथ उसके प्रधान हो गए, किन्तु ग्यारत्वी वाली में उनकी शावत धीन होने पर जावा में पहले कहिरी (११०४-१२३२) धीर फिर सिहसरी (१२०२-१२३२) का राज्य अवल हुआ। चौदहवी याता में विश्वतिकत साधान्य ने चैलेन्द्री भी भीति समुचे मुकावीप पर जातन कियर, किन्तु प्रमहत्वी हाती में इस्लाम के प्रधार से ६सका अपवर्ष हुया। ११२२२ ई॰ में बावा का राजा स्वयमं की रक्षा के लिए वालि के टाजू में चला गया।

बालि— बालि द्वीप इस दृष्टि से विशेष रूप से उत्लेखनीय है कि सुक्संद्वीप के अन्य भागों में तो इस्लाम द्वारा भारतीय संस्कृति का अन्य हो चुका है किन्दु बालि में यह आज भी जीवित रूप में है। इस टापू में भारतीयों के माने तथा राज्य स्थापित करने का शृह्यलावद इतिहास नहीं मिसता। छठी तथा सासवीं आसी में यहां कोश्वित्य नामक अविस् राजा राज्य करते से और बीदों के मूल सर्वानित्वादी सम्प्रदाय की प्रधानता थी। दसनी सती में दयनेत, केसरी आदि भारतीय मामपारी राजाओं ने शासन किया। बाबा के माथ समा होने से यह प्राय: जावा के सथीत रहा। जब बाबा के राजा प्रपंते देश की मुस्लिम आक्रमणों से रक्षा न कर सके को वे बाति चने माथे और यहाँ हिन्दु-समें को परम्परा माज सक प्यापूर्व बनी हुई है।

बोनियो — मणुलपुर या वाकण दीप (बोनियो) के मुदूरवर्गी दापू को हिन्दू धावासक जीभी दातों ई० तक बसा कुछ में । इस दीप के कुते हैं नामक स्थान से व्यवस्थ कार धामिलेकों से यह बात हुआ है कि इस समय पूर्वी बोनियों में मुलबमी नामक भारतीय राजा वासन करता था। वह हिन्दू संस्कृति का परम सनत था। वसने 'वहुनुवर्णक' नामक यज्ञ करके वाह्यणों को बीस हजार गीएँ तथा धन्य बहुत शा दान दिया था। १६२५ ई० में मध्य तथा पूर्वी बोनियों में पुरावस्त्रीय धनुसन्धान से महादेव, नन्दी, कार्तिकेस, गरीस, धगस्त्य, ब्रह्मा तथा करनद की पूर्तिया मिली है। बोनियों के निकटवर्ती सेलीबीज दापू में बुद्ध की मुविधान विस्तत प्रतिमा पाई सई है। ये सब धनसेस इन दीयों में भारतीय संस्कृति के गहरे धीर व्यापक प्रभाव को सुनिय करते है।

सांस्कृतिक प्रभाव — जब भारतीयों ने दक्षिण-पूर्वी एशिया में प्रवेश करके प्रमंते उपनिवेश और राज्य स्थापित किये, उन समय यह भूकंग्ड वर्वर जातियों इत्या प्रावासित था। यहाँ के निवासी जंगली, प्रसम्य धीर वर्ड के कवार थे। हिन्दू बानासकों में इन्हें अपने धर्म, वर्स्माला, भाषा, साहित्य, सामाजिक रीति-रिवाल, बाचार-विचार, नैतिक व राजनैतिक धादर्थ, मुस्ति, वास्तु घादि कलाओं की शिक्षा देकर सम्य बनाया। जीवन का शायद ही बोई पहुत् ऐसा बना हो, जो उनके प्रभाव से स्वस्ता रह पाया हो।

मुवार्ग होय के बावासन का बंग हिन्तू राजकुमारों बीर ब्राह्मणों को है, धन-यहां भीव और वैध्यव धर्मी की प्रधासता रही। बोनियों से मिली जिन्दु-रेवताओं की अतिमाओं का ऊपर उत्सेख किया जा मुका है। जावा से बिब, विस्तु, लक्ष्मी, गंक्श की संकड़ों मूसियां गिली है। प्रसिद्ध पुरातस्वत काफोर्ड ने खावा के संस्वश्य में तिया या कि पुराणों का बायद ही कोई ऐसा देवता हो, जिसकी अतिमा जावा में न पार्ट गई हो। इस समय भी बावि के जिल्मी इन्द्र, विध्यु, कृष्ण की मुत्तियाँ बनाते हैं। यहाँ के निवासी भारतीय विधि से दुर्गा तथा सिव की पूजा करते हैं। कर्म-काल्ड भीर पुत्रा-पद्धात विलकुल हिन्दू है। इसमें जल-पान, माला, कुछा, तिल, प्त, मधु, प्रस्त, भूत, दौप, पप्टी घौर मन्त्रों का प्रयोग होता है; जातनमें, नामकरण, विवाह, अस्वेष्टि धादि हिन्दू संस्कारों का अचार है। वर्ता-व्यवस्था, सवर्ता विवाह तथा सभी अधा को पद्धति प्रयोगित है। वर्तमान समय में वालि में दिलाई देने वाला यह हिन्दू प्रभाव प्राचीन काल में समुदे सुवर्त्वति में विकारित हा।

इस प्रभाव की पुष्टि साहित्व कीर कला से भी होती है। सुवर्णकीय में सर्वेष बाह्मी वर्णमाला और सरकृत भाषा का प्रसार था। धन्या से ७० तथा कम्युज से ३०० के लगभग संस्कृत के शिलालेख मिले हैं। ये संस्कृत काव्यों की बीली का धनुसरण करने हुए, निर्दोष, लिलत, प्रोड तथा प्राजन भाषा में लिखे हुए हैं। इससे बात हीता है कि इनके लेखकों का संस्कृत भाषा, ब्याकरण, पुराणों, काव्यों से धराड परिचय था। मन्दिरों में प्रतिदिन रामायण, महाभारत और पुराणों के धराड परिचय का। मन्दिरों में प्रतिदिन रामायण, महाभारत और पुराणों के धराड परिचय का भी धनुसीतन होता था। कम्युज के राजा यसीवर्मों ने पातजल महाभाष्य पर टीका लिखी थी।

भारतीय धर्म ध्रीर साहित्य के साथ मुबरांद्रीय में भारतीय कला का भी प्रसार हुया। बस्बुज की मूस्ति-कला गुप्तयुगीन कला से प्रादुर्जूत हुई थी। किन्तु धर्म-अर्थः धरम्याम से शिल्पी इस कला में इतने प्रबाण हो। गए कि उन्होंने 'पायाणों में धर्मर काओं' की रचना कर ग्रासी। कम्बोडिया तथा जावा के मन्दिरों में रामायण, महाभारत धीर हरिबंश पुराण के दूस्यों की मूस्तिकारों ने धपनी छिनियों से पत्था पर बड़ी सकाई कीर सफलता के साथ बोदा है। बास्तु कला का उच्चतम विवास धड़कीर तथा बरबुद्दर के अदिसीय मन्दिरों से मिलता है। इस प्रकार के वेवालय न सारत में थाने बाते हैं घीर न किसी दूसरे देश से। वे विद्य की धड़नुत बस्तुषी में सिने बाते हैं तथा इन प्रदेशों में भारतीय संक्षित के धमर स्मारक है।

विकासी अगत्—परिचर्यी जगत् में भारतीय संस्कृति का विशिध-पूर्वी एशिया-जैसा धीयन प्रभाव नहीं पत्रा । सम्भवतः धयोक द्वारा परिचर्या एशिया की श्रेषे गए धीय-अवारकों ने अगलों में जाकर कृपस्था करने वासे वैराग्य धीर समाधि पर बल देने वासे बद्धावर्य यह के पालक ऐसनीज और वेराग्यूट सम्प्रधायों पर प्रभाव हाला । जिक्ट्दरिया में होने नाली हर्मीबाद, धीयशानवाद धीर सब प्लेटीबाद नामक विचारधारायों ने भारतीय अदर्शनों से कुछ बाते प्रहम की । दूसरी हातों ई॰ पूर्व में कृत्य के ज्यासक मारतीयों ने करात नवी के उपराने हिस्से में दिन्दू-मन्दिर स्थापित किये । श्रीकी शती ई० में ईमाई-अचारकों ने इनका विकास किया । इस्ताम के सूकीबाद पर बीड-धर्म धीर नेदात्त का प्रभाव है । धन्वासी खलीकामों के प्रोत्साहन से बनवाद में बायुर्वेद, गणित, क्योतिय धादि विविध विद्यानी के संस्कृत ग्रन्थों का भरती अनुवाद हुमा, घरवों ने भारत की दशगुणोत्तर अंत-लेखन-पद्धति के शाम इस विज्ञानों को यूरोप पहुँचाना। शल्य-गर्म की बहुत-धी बातों के लिए पश्चिमी जनस् भारत का ऋगी है।

उपसंहार — वृहत्तर भारत हमारे प्राचीन इतिहास की सबसे मुनहती कृतियों में से है। वेड हजार वर्ष तक भारतीय विश्व के बड़े भाग की जंगती कातियों के बीच में वनकर उन्हें सम्यता और संस्कृति का पाठ पड़ाते रहे। संधार में हजारों तिदीय व्यक्तियों का कुन बहाकर दिन्तिजय करने वाले तथा विशाल सामान्य बमाने वाले सिकन्दर, सीजर, चंगेडली, तैमुर और नैपोलियन-जैसे विजेतायों की कमी नहीं। किन्तु विश्व के इतिहास में भारत की सांस्कृतिक विद्य से अधिक शालिपूर्ण, स्वापी, व्यापक और हितकर कोई दूसरी निजय नहीं हुई। "भारत ने उस समय धाम्यादिनक भीर सांस्कृतिक सामान्य स्थापित किए थे। जब कि सारा संसार वर्षरतापूर्ण हत्यों में हुवा हुआ था। यद्यीर आज के साम्राज्य उनसे कहीं प्रथिक विस्तृत है पर उच्चता की दृष्टि से वे इनसे कहीं बढ़-चड़कर थे; बयोंकि वे बर्तमान सामाज्यों की भीति तोगों, वायुपानों धौर विवैत्तों मैसों द्वारा स्थापित न होकर सत्य और अद्यों के बाधार पर खड़े हुए थे।"

# मध्यकालीन संस्कृति

अवनति का आरम्भ-गुन्त युग भारतीय इतिहास की सर्वोङ्गीण सांस्कृतिक समुन्तिका स्वर्ण युग याः किन्तु राजपूत युग सववा मध्य-काल (४४०-१४२६ ई०) में गर्वतोमुखी अवनति मुरू हो जातो है। हमारे जातीय जीवन के सभी क्षेत्रों में प्रगति-बीलता, नवीनता, मीलकता धीर दृष्टिकोण की विद्यालता समाप्त हो जाती है, इनके स्थान पर मन्दता, प्रतिगामिता, शिचितता धौर संवीर्णता की प्रमृद्धियाँ प्रवत्त होने लगती हैं। प्राकृतिक नियम के सनुसार दो हजार वर्ष तक निरन्तर प्रगति करने के बाध, हमारा राष्ट्र बनाम सौर युवाने का सनुमव करता है। अनैः वानैः यौजन की कियाशीलता, उत्तराह, साहम भीर पराकम लुप्त हो जाते हैं, वृद्धावस्था की कट्टरता, धर्म-श्रेम, कहि-श्रियता धीर सनुदारता के गुण श्रमत होते हैं। भामिक श्रेष में समें का कर्मकाण्ड दवना धीर परलोकवाद की प्रधानता मध्य गुग की मुख्य विशेषता थी। मुन्त मुन तक भारतीय जीवन में 'घमं' श्रीर 'काम' तथा 'ममें' श्रीर 'मीक्ष' में सन्मुलन था, धन्य विश्वासी की प्रमानता नहीं थी, शामान्य हिन्दू का दैनिक जीवन वत, उपवास, पुजा-पाट के निवसों से अटिल नहीं बना चा । तिथि, बार, महात्र, सहों की बहुत कम महता थी, जीवन को सणिक सौर सम्बर मानकर उससे उपेक्षा नहीं की जाती थी। ६०० है० के बाद के सेसी में प्राय: सांसारिक ऐश्वयं घोर समृद्धि की नि:सारता पर बहुत बस दिया गया है, किन्तु गुन्त-मून तक ऐसी बात नहीं थीं। राजनीतिक क्षेत्र में पहले युगी में भारतीय युनानियों, शकों, कुशाणीं तथा हुणीं को परामृत करते रहते थे, किन्तु इस मुग के धन्त में विदेशी आकारताओं को हराने की बात सी दूर रही, उत्तर भारत पर उनकी प्रमृता स्थापित हो पासी है । सामाजिक झंत्र में भी यही सबनति विकाई देती है, पहले पुनी में बिटेशी आहियों को पत्राने तथा बारमतात् करने वाला हिन्तू-समाज्ञ इस समय तक प्रपता पानत-शावर्ण्य सो बैंडता है, तुन्ने धीर मंगील उसका धंग मही यन पाते । शीदिन क्षेत्र में धन्वेषण धीर भौतिकता भी प्रयुक्ति समाप्त हो जाती है, दाशींनक धवना सारा पांकिय पुराने बन्धी की टीकाओं में तथा बात की खाल निकासने में ध्यम करते हैं। साहित्यिक क्षेत्र में पुरानो प्रसाद-गुण-सम्पन्न कालियास सादि महाकवियों को रसना का स्थान साप भीर धीहर्ष की अलंकार-अभाव काला-बीसी से नेती है। इस प्रकार सांस्कृतिक

जीवन के सभी पहलुकों में नवीनका कोर प्रयक्तिशीलका का स्थान शीमता और हास जि नेते हैं।

किन्तु यह श्रीणता सहसा ही प्रारम्न नहीं हो गई; जवानी से सुदाने का परिवर्तन नहीं बरसों में होता है, हमारे राष्ट्र को इसमें कई शितवों नमीं। पूरे हजार वर्ष बाद लाम की प्रवृत्तियों प्रधान हुई। किन्तु इस सहस्राध्यों के पूर्वार्व में संस्कृति के प्रत्येक श्रेत्र में उत्कृष्ट कृतियों का निर्माण हुया। मध्यकाल की कला में गुष्ठ-युव की नवीनता नहीं, किन्तु नाकित्य और मध्यवाजीन समान, ताहित्य और वैज्ञानिक अर्बेतनाद भी इसी गुण की देन है। यहाँ मध्यवाजीन समान, ताहित्य और वैज्ञानिक उत्मित पर ही विवोध प्रकास बाना जानेगा। संस्कृति के प्रत्य प्रमों—धर्म, सासन तथा कला का वर्शन श्रुठे, तेरहवें तथा बौदहवें सध्यायों में हुमा है इसके साथ ही प्रत्येक श्रेव में सांस्कृतिक हास के कारणों की भी विवेचना की जावगी।

## १. सामाजिक बजा

वर्ण-स्थवस्था-मध्यकाल के सामाजिक जीवन की सबसे बड़ी विशेषता आवीन वर्त-व्यवस्था का वर्तमान जात-पीत का कप ग्रहण करना था। नदी का प्रवाह बन्द हो जाने से जैसे छोटे-छोटे जोहड़ बन जाते हैं, वैसे ही भारतीय समाज में प्रशति बन्द होने से विभिन्न जातियाँ वन गई। सामाजिक ऊँच-नीन के जितने दरने वे उन्होंने अपने कुल गिन लिये, इनमें धादी-ब्वाह का दायरा हमेशा के लिए सीमित कर लिया गया । इस प्रकार जातियों के बन जाने से हिन्दू-समाज की पुरानी पायन शानित धीर सारम्बीकरण (Assimilation) की प्रवृत्ति लगभग समाप्त हो गई। जैसे पहले उसमें विदेशी जातियाँ भाकर मिलती रही थीं, प्रव वैसा सम्भव न रहा। सम्म-मुग में को ऐसे कड़े उदाहरण हैं जिनमें हिन्दुओं ने निदेशियों को अपने में मिलामा ! ११७६ ई० में शहाबुद्दीन गौरी को हराने के बाद गुजरातियों ने उसकी फीज का बड़ा भंग कर कर लिया। कॅदियों को हिन्दू बनाकर अपनी जातियों में मिला सिमा। तेरहवीं सदी में मंगोल-वंगीय घहोम पासाम में आये, वे भीरे-भीरे हिन्दू-समाव में भून-मिल गए। यह सब पुराने पाचन-सामध्ये से हुआ, किन्तु साबारण रूप से हिन्दू-समाज जाति के बन्धन कड़े करके उसमें नवें बस्वों का प्रवेश रोक खा था। में बन्धन प्रधान रूप से खान-पान, पेशे और दिवाह ने थे। पहले दी बन्धनों में सभी तक काफी लचकीलायन या भीर शीसरा बन्धन तेरहवीं शती से सुदृढ़ होने जना । भाजकल अपनी जाति भीर विरादरी में जान-मान होता है किन्तु 'अपास-स्मृति' के भनुसार साई, वास, न्वाले वंश-परम्परागत मित्र के सूद्र होने पर भी इनके साथ साते में कोई दोप न था। पंदी की प्राजादी भी इस समय तक काफी बनी हुई थी, स्मृतियों में बाह्यणों को कृषि करने तथा विधिष्ट सक्तरों पर ब्राह्मण तथा बैश्य को सस्त्र सहण करने का भी अधिकार दिया गया है। अतिय केवल तलवार ही नहीं चनाते वे, किन्तु जेलतो हारा गहस्वपूर्ण नवीन रचनाएँ भी प्रस्तुत करते दे । भौहान राजा विवहसाव

का 'हरने कि नाटक' शिक्षाओं पर खुदा हुआ पान भी उपलब्ध है, राजा भीज की विद्वासा जगट्यसिद है, पूर्वीय चालुक्य राजा वितयादित्य गणित का वदा प्रकारण पणित था, इसी तिए उसे भूणक कहते थे। बैक्य भी इस समय कृषि-कार्य छोड़कर अन्य काम करते थे। उनके राज-कार्य करते, राज-मन्धी होने, सेनापित बनते धीर मुखा में लड़ने के अनेक उदाहरण मिलते हैं। बैक्यों ने दस्तकारी, कारीगरी धादि के आया सभी कार्य छोड़ दिए। हाय के सब काम सुद्रों के पास चले वए।

वाति-भेद का सबसे नवदंक्त बन्धन अपनी ही जाति में विवाह का नियम है, यह इस मुग में शर्म:-शर्न: कठोर हुआ। प्रारम्भ में सबसी विवाह अंध्व समन्ता जाने पर भी अन्य वणी से विवाह का नियम प्रचलित था। पहले यह बनाया जा कुवा है कि बाह्मण के लिए अविय वैदय-बन्धाओं के विहित होते हुए भी सुद्र-कन्या में पाण्यिहण निष्य समन्ता जाता था, किन्तु किर भी समाज में दसका प्रचलत था। सातवीं शतीं में महाकवि बाण ते सुद्र क्वी से उत्पन्त हुए बाह्मण के पुत्र अपने पारश्व माई का उत्तेश किया है। इस समय के प्रभित्तेशों में यनेक प्रतिलोम (उच्च चर्म के पुत्र्य का हीन वर्म की क्वी के साथ सम्बन्ध) विवाहों का बर्मन मिलता है। बाह्मण-क्वि राज्येकर ने भीहान-कन्या प्रचन्ति सुन्दरी से विवाह किया था। बारहर्थी शती सक ऐसे विवाह पहले होते थे। तरहर्थी शती से निवन्धकारों ने अस्वस्म विवाह की किवाब में तिवाह की किवाब में तिवाह की किवाब में सिवाह की सिवाह की सिवाह में सिवाह की सिवाह की सिवाह में सिवाह की सिवाह में सिवाह की सिवाह में सिवाह की सिवाह में सिवाह में सिवाह की सिवाह में सिवाह की सिवाह में सिवाह है। सिवाह में सिवाह की सिवाह में सिवाह में सिवाह में सिवाह की सिवाह में सि

किन्तु यह बात प्यांत देने योग्य है कि बाद में हिन्दू-निवाह में वर्षों की ही सहीं, किन्तु उपनाति की समासता भी भावस्थक सममी जाने लगी। बादमों में इसका कहीं उन्लेख नहीं। इनमें प्रधान कर से बणी तथा कुछ संकर जातियों का वर्णन है किन्तु बाह्मण, बादिम, कैश्व की ध्रयान्तर जातियों का वहीं खेतत नहीं। ६०० देखीं से १००० दें० तक बाह्मण विभिन्न जातियों से नहीं बंट थे, उनसे शासा भीर मीण का ही मेद था। म्यारहवीं शंक से इनसे प्रदेश तथा पेसे के शाधार पर भेव किए जाने लगे। विदेशों, चतुर्वेदी, पाठक, उपाच्याय खादि पेशों के तथा मानूर, गीह, शारस्वत, बीदीक्य धादि प्रांदेशिक भेदी की सूचित करने वासी बाह्मण उपवादियों बनने सभी। इनका अमुकरण श्रांवियों बीट वैश्यों से मी किया। उपवादियों बनने धीर उनके बादर बादों करने का नियम संज्ञानक रोव की तरह समाज के सब बनों में फैल गया। उत्तर प्रारंश के भीतामों में हो इन समम १,३५१ उपवादियों ऐसी है जो धायम में विवाह नहीं करती। हिन्दू समाज ३,००० उपवादियों में बंड गया। इस असंग में बाह-पात के मुलन्दीय की विवेचना उचित जान पहती है।

बर्ध व्यवस्था का उहे इस तथा गुक-प्राचीन कात की वर्श-व्यवस्था उसके आधुनिक रूप जात-पाँत से सर्वेषा भिन्न थी। यह समाव के विभिन्न वर्ती में कार्नजस्य घोर समन्वम स्थापित करने का सुन्दर उपाय था। प्राचीन भारतीय समाज में उच्च ग्राड्यारिमक तस्य-चित्तार्थी में तस्तीन रहने वाते बाहायों से लेकर निवास्त असम्बं, जंगनी जातियों तक - मगी प्रकार की विभिन्न संस्कृतियाँ वाले वर्ग के। भारतीय दर्शन में विचारकों से जिस प्रकार प्रदेशनाव द्वारा बहुत्व में एकत्व देंडा था। उसी प्रकार उन्होंने समाज के ताना वर्गों में एकता का ठरव ब्रॉवने के लिए वर्गा-अपवस्था की कल्पना की। समाज के छोटे-बड़े सभी वर्ग एक ही जिसार पुरुष के विभिन्त प्रेय माने गए, शाह्मण उसके मुख थे, क्षत्रिय भुजाएँ, क्ष्म जन्मएँ सभा सूट र्षर । यह विभाग कार्यपरक था, जन्ममूलक नहीं था। यह भी समभ लेना चाहिए कि यह शाहनकारों की एक बादसे कल्पना ही भी, बास्तविक हियति नहीं। किन्तु इस कल्पना द्वारा उन्होंने प्राचीन भारत के पूजक् माबार-विचार, विभिन्त पूजा-पद्धति, धर्म-कर्म तथा नस्त वाले विविध वर्गी को एक विकाल समाज का बंग बनाकर उनमें बहुरी सांस्कृतिक एकता का बीजारोपण किया, उनमें एकानुभूति की भावना उत्पन्न करके उन्हें एक मूत्र में पिरीया। आयों के सामने विविध जातियों का प्रधन हत करने के तीन उपाय थे। यहला तो यह कि इन्हें विकास के लिए बिलनुस स्वतन्त्र क्षोक दिया जाता । इससे मारत की सास्कृतिक एकता न बनने पाती । सूरोपीय राष्ट्री की भौति यहाँ भी वातीय विद्वास से कलुपित रक्त-रजित भीषण गृह-पुद्ध होते रहते। यूरोग में वर्न और संस्कृति की समानता होने से यूरोपियन एकता का आधार विद्यमान है, फिर भी वह योजा राष्ट्रों का समूह-मात्र है। भारत की विभिन्न जातियों में एकता नाने का दूसरा उपाय शक्ति का प्रयोग, दसन और विरोधी तस्त्रों का उच्छेद था। मारतीय विभारक स्वभावतः सहिष्णा में, उन्हें यह हिसक उपाय पसन्य नहीं या । मतः उन्होंने ऐसा तीसरा उपाय बँदा, जिसमें प्रत्येक वर्गा और व्यक्ति को पूरी वैमितित स्वतन्त्रता देते हुए उसे विराह समाज का धंग माना गया। अुक में वर्गा-व्यवस्था का संगठन बहुत ही लचकीला था सब धपन की एक श्री क्षांच का संश सानते ने: चतः उनमें उम्र वर्ष-संपर्ध नहीं हुए। भना एक ही खरीर के ग्रंग हान, पैर और पेट सापन में की जड़ नकते थे ? इसमें कोई संबेह नहीं कि !'धपने सर्वी-कृष्ट कत में वर्ण-व्यवस्था एक विशास देश में निवास करने बाते तथा विभिन्न विधार, विश्वास और नस्त रखने वाले विविध वर्गों की एक सूत्र में पिरोने का सफलतम WHEN MI I'V

जात-पांत की हानियां—किन्तु जब बर्गा-व्यवस्था ने कर्म-मूलक के स्थान पर जन्म-मूलक कप धारण किया, उसमें पुराना लचकीलायन न रहा तो वह धनततीमत्या देश के लिए जरवान की धयेला धनिशाय धांतिक मिद्ध हुई। प्रारम्भ में यह भवस्य कि लानभव थी। मन्यकाल में इसका प्रधान कार्य हिन्दू-अर्थ धीर समाज की रक्षा या। मुस्लिम बावमणों में इसने जबर्दस्त बात का काम किया। भारत के धांतिस्तत प्रमास, ईराक, ईरान मादि जिन देशों में इस्लाम समा, उसने सर्वत्र पुरानी वातियों स्वीर संस्कृतियों को मात्मसाल करके उन्हें हजरत मुहम्मद का सनुपासी बना हाला, किन्तु भारत में उसे ऐसी सफलता नहीं मिली। इसका प्रधान कारण जाति-भेद को आठीर व्यवस्था में। वाति-भेद का यह उज्ज्वलतम पहलू है कि उसने हिन्दू बाति को सब्द होने से बचा लिया।

जात-पाँत के पुष्परिकाम — किन्तु इसके साथ हीं हमें जात-पाँत द्वारा होने वाले दुष्परिकामी और हानियों से भी भवनी दृष्टि श्रीभल नहीं करनी चाहिए।

इसका पहला दुष्परिकाम हिन्दू जाति को निर्वल तमा राष्ट्रीय एकता को अवस्थव बना देना है। इसने हिन्दू-समाज को तीन हजार हिस्सों में बांटकर बिलकुल दुर्वल बना दिया है, यह जातीय एकता और संगठन के माने में जबदेश्त बाधा है। संयुक्तप्रान्त का एक बाह्मण अपने गाँव के किसान या जमार की अपेक्षा बिहार मा -बंगाल के हिन्न से अधिक एकात्मकता और सहामुभूति रखता है। बिरादरियां और जातियां प्रायः अपने शुद्र संगठनों से ऊपर नहीं उठ सकतीं।

हूसरी हानि देश की धपार प्रतिभा का उपयोग न होना तथा कला-कीशन का झान है। जन्म-मूलक वर्ण-अवस्था में निचली जातियों के उत्पर उठने का कोई स्वसर नहीं रहता, वे उठने का प्रयत्न ही नहीं करती। न जाने, इससे देश की कितनी प्रतिभा पूज में भिलती रही हैं। दूसरे देशों में एक किसान का जहका गारफील्ड समरीका के राष्ट्रपति पद पर पहुंच सकता है, अपनी दूलिका द्वारा रेफल धौर माइकेल एकजलों भी भांति उच्चतम सम्मान पा सकता है, "निम्मतम शिल्पी अपनी प्रतिभा धौर सम्यवसाय के बल पर बाद या स्टीवन्सन बन सकता है, किन्तु भारत में वह कड़ि भी औह श्रुद्धाओं से वैभा हुमा है।" इसलिए गुप्त मुन के बाद शिल्पों ने कोई नया शाविष्कार या कल्पना नहीं की, केवल पुरानी लीक ही पीटते रहे। हाम के कामी को जब से नीची वातियों का पेशा माना बाने लगा, हस्त-कौशन की धवनति होने सनी।

तीसरा दुष्परिणाम बृहत्तर भारत में सांस्कृतिक प्रसार के गौरवपूर्ण कार्य का धन्त था। जात-गींत ने जिदेश तथा समुद्र-याथा को पाप बता जाता। जिनके पूर्वजी ने विधान महासागर पार करके बिश्वपूर्वी एशिया की जंगनी जातियों के बीच बैठकर धौर उनसे मैंबाहिक सम्बन्ध करके भारत था। सांस्कृतिक प्रसार किया था, वही धब धपने थर से निकलने में बरने समे।

चौथा दुष्परियाम द्षिटकोण को संकीर्शना और विस्थापिमान था। मध्य पुग में प्रत्येक जाति धपने को सर्वोच्च समभती हो। उसकी द्षिट सदैव धपने हित-सावन को हो होती थी। धन्य जातियों को वह विरस्कार और पृणा की द्षिट से देखती थी। बारहवीं धरी में घलवेदनी ने हिन्दुओं की संकीर्ण मनोवृत्ति का एक सुन्दर चिक शीवते हुए निका था—"हिन्दुओं को सारी कट्टरता का शिकार विदेशी जातियां होती हैं। वे उन्हें स्वेच्छ और प्रपतिष कहते हैं। उनके साथ किसी प्रकार का विवाह या उठने-बैठने, वार्त-पीने का कोई सम्बन्ध नहीं रखते, वे समकते हैं कि इससे वे घण्ट हो नावेंगे।"

दिग्दुओं की इस संकीर्ण मनोपृत्ति का पांचर्या परिणाम यह हुआ कि अन्य देशों से उनका सम्बन्ध-विच्छेद हो गया, वे दूसरे देशों के जैज्ञानिक तथा रण-कास-सम्बन्धी अर्थिकारों और प्रशति से अपितित रहते लगे धौर मध्य पुग में वे मुस्लिम पाकमणों का सफन प्रतिरोध नहीं कर सके। सकीर्णता ने न केवल उनके बौद्धिक विकास में हो बाधा दाली, किन्तु उनमें महत्त्वाकाक्षा और उत्साह विलक्ष्म समाध्य बर दिया। पहले वे पानुओं से परामृत होने पर भी उन्हों प्रपान देश के बाहर घकेल देते में, सब उनके बार-बार हमला करने घर भी उन्होंने उनके देश पर प्राक्रमण नहीं किया। कुमारगुष्त वेसु (पामृ) के तीर पर प्राक्रमण करना प्रचित्तनीय कल्पना बी। पपने देश के बाहर कदम रखते ही म्लेच्छों के सम्पर्क से बाति और यमं अध्द होने का वर था।

जाति-भेद का छठा दुष्परिणाम प्रस्मृत्यता थी। उत्तन जातियों ने बात्यमिमान के कारण सन्पृद्य जातियों का घोर तत्यों इन किया, उन्हें मानवीय प्रश्निकारों से विकत रका, उनके साथ भीषण युर्धिवहार किया। इससे उन्होंने धपनी जाति को ही युकसान पहुँचामा।

वात-पंति का सातवी दुर्णिरवान धवनों को पराया बनाना तथा धवनों काति को कीय करना था। विससे एक बार कोई भून ही गई, यह हिन्दू समाव से सदा के लिए पहिण्कृत कर दिया गया। विसमी प्रधानकों ने इसका पूरा शाभ उद्यापा, उन्य वर्णों से पीडित पंतित जातियों को प्रधानमान और ईसाई बनाया। पहले इस देश में १०० प्रतियत हिन्दू थे, बीसवी धानों में ६५ प्रतिवत्त ही रह मए। हम धारम-सन्तीप के लिए भने ही यह दावा करें कि मादत में हिन्दुसों की बहुसंख्या है, किन्तु यह विसक्त थोनी और धानत गर्नोंकित है। "वास्तव में पिन्दू समाव मामस में बहते हुए पर्यंग्यस्थक समुदायों का भीई तीन इजार जातियों और अवसातियों का—वो सब भोजन और विवाह के विषय में एक दूसरे को प्रस्पूर्य समस्ती है—एक प्रतिक्षण किसीयंगाण डेर है। वर्तमान क्या में जाति-भेष के रहते हुए भारत में सबनी राष्ट्रीय एकता, समानता धीर प्रवासन्त्र की भावना उत्पन्त नहीं हो सकती।"

स्त्रियों की स्थिति—गुप्त पुग की भौति मध्य काल में भी उत्तर गुनों को स्थियों की स्थिति एस्तोपजनक भी, किन्तु साधारण कुलों में उनकी प्रशा निरमार प्रथमत भी रहीं भी। कुलीन परिवारों की स्थियों नेदाध्यमन से विनित्र होने पर भी वीक्रिक गिहित्य और दर्शन का प्रन्था प्रमास करती भी। हुयें की बहुस राज्यक्षी को बीद्ध-सिद्धान्यों की शिक्षा देने के लिए दिवाकर सित्र नांसक पीट्स निपुत्त किया गया था। संदन मिक्स की प्रकाण्ड विद्यों पत्नी ने दार्थनिक शिरोमणि भी शंकाराज्यों की मी

निरस्तर कर दिया था। श्रांसद्ध किन राजवेकार थी पत्नी सर्वन्तिमुन्दरी भी प्रसिद्ध पिंदता थी। उसने प्राण्य किवता में प्रमुक्त होने वासे देशी शब्दों का कीश बनाया, इसमें प्रत्येक शब्द के अयोग के उसने स्वरंजित उवाहरण दिवे हैं। उस समय सरस्वती के क्षेत्र में नर-नारी की पोम्पता भुल्य मानी जाती थी। राजवेकार के शब्दों में— "पुग्यों थी तरह स्त्रियां भी किव होती हैं। संस्थार तो व्यात्मा में होता है, यह स्त्री। या पुग्य के भेद की प्रमेशा नहीं करता। राजाओं और मंत्रियों की पुत्रियों, वेदवाएँ, कौतुकियों की स्त्रियों, कास्त्रों में निष्णात बुद्धिवाली और कर्वायंभी देशी जाती है।" इस समय की स्त्री संस्कृत-कवियों में कुछ के नाम थे हैं— अवुलेखा, नामका, मोरिका, विक्रिक्ता, सीला, सुभ्या, पद्मती, मदालमा और लक्ष्यी। स्त्रियों को गोलत-जैंसे कितव्द विवयों की भी जिला दी जाती थी। मास्कराजार्थ (बारहणी शत्ती का प्रत्येक साम) ने धपनी पुत्री मीलावती को गांवत का सम्ययन कराने के तिए मीलावती प्रत्य किवा। स्त्रियों को संतित कलाओं की शिक्षा तो विदेश कर ते ही जाती थी। राज्यक्षी को संतीत, नृत्य सिकाने का प्रवन्त किया गया था। हुए हारा लिखित 'रस्तावती' में रानी का वस्तिका (बुध) से रंगीत जिला वता का वस्तुन है, देशी माहक में रानी को नृत्य, गीत, वाक्षादि के विवय में परामधं देन वाली बहाया गया है।

लित कलामों के पीतरिक्त, कुछ स्थियों ने उस समय शासन-प्रथम तथा रण-कला-वैसे पुरुषीनित कार्यों में भी अपनी पट्टा प्रदक्ति की । बीतण के परिक्रमी सीलंकी राजा विकासदित्य की बहुत सक्कादेशी तीर प्रकृति की भी और राज-कार्य में प्रवीम थी, वह चार प्रदेशों की शासिका भी, एक मामिलेल से बात होता है कि उसने मौकाने (मोकाक जिल केनार्यों) के किसे पर पेस हाला था। कियों में पर्दा-प्रभा का स्थापक प्रकार नहीं था।

समाज में विभवाकों का विवाह नहीं बर हो रहा था। ससवेकनी ने / सिक्षा है कि एक स्वी दूसरी बार विवाह नहीं कर सकतो। विभवाएं उस समय पा को तपस्विती का ना। जीवन व्यवीत करती थीं या सती हो बाली थीं। मृत पुत्र में स्वी होने की केवल एक ही ऐतिहासिक घटना निमती है, किन्तु इस पुत्र में इसके स्वेक उवाहरण है। हुएँ की याता मशीवती ने विवारोग्य किया था, हुएँ की बहुत राज्यश्री भी सम्ति में कुदने के लिए तैयार भी, किन्तु आई ने उसे रोक निया। इस काल के सन्तिम भाग में सती-प्रया का प्रसार सन्तिक तेवी से होने लगा।

सापारण किनयों की पराधीनता और परवसता इस काल में निरम्तर बहती चली गई, दास्तरण अधिकारों में विपमता आने जनी धीर नारी का वर्जी मिरता गया। बाल-विवाह का प्रचलन और स्थितों को वेदास्थ्यन का अधिकार न हीने से खूडों के समान समस्र जाना इस दुरतस्था के प्रचान कारण थे। इसी समय यह सिद्धान्त सर्वमान्य हुआ कि स्थी सर्वेष परतन्य रहनी चाहिए, उसे दुःशीन और काम-वृत्त पति की भी सेवा करनी चाहिए, मीर्थकाल में पति पत्नी को तीन बार से अधिक

हाम या सवच्यों से नहीं पीट सकता या। किन्तु प्रव यह बारणा प्रवस हुई—''बोल, सबार, सूद्र, पणु, नारी ; ये सब ताइन के व्यविकारी ।''

## २. साहित्य

इत तमय संस्कृत साहित्य के लगभग सभी धंगों की उन्तित हुई। धनेक प्रसिद्ध दार्थनिकों, कवियों तथा नेवकों ने इस काल को घलंछत किया, किन्तु दार्थनिकों में धनंकीति, धान्तर्यक्षित धीर शकर के बाद पहले की सी मीविकता धीर वाजगी समाप्त हो जाती है। नवे विचार के स्थान पर बाल की धान निकालने की प्रवृत्ति प्रवल होती है। कविता में महत्र सीन्दर्य की बजाय धलंकारों की कविम धैसी प्रधान हो जाती है। कानून के लेंब में नई स्मृतियों का निर्माण बन्द हो जाता है। इस बाल में पहले तो स्मृतियों के भाष्य होते हैं और अन्त में पुराने धर्म-प्रन्थों के घाषार पर निवन्य प्रत्य बनने लगते हैं। इस काल की एक प्रथान विशेषता प्रान्तीय भाषाओं के साहित्य का सम्मृत्वान और विकास है।

काव्य-मध्यकाल में संस्कृत साहित्य के प्रायः सभी अंगी-काव्य, नाटक, चम्नू (गच-पंचारमक काञ्च), घलकार शास्त्र, व्याकरण, कीम, दर्शन मादि का विकास हुआ। इस समय के काव्यों में भट्टि का 'रावण-वव' (छठी यसी का उत्तरार्थ), माप (लगभग ६७१ ई०) का 'शियुपालवथ' तथा श्रीहर्ष का 'मैपवीय चरित' (बारहवी वातो का उत्तरार्थ) उल्लेखनीय हैं। इन सबने प्राय: भारति वारा प्रवस्तित बद्धति का अनुसरण करके काव्य को रतमय बनाने की अपेक्षा उसे प्रांपक्त-से-प्रांपक भनंकारों से विभूषित करने का मत्न किया है। बलंकुत गाँकी का चरम विकास बीहुई के काल्य में है, उसके एक-एक क्लोक में अनेकों सर्वकार है तथा कई दलीकों में अनेकार्यक शब्दों का इतना अधिक प्रयोग हुआ है कि एक ही पर के कई धर्म किये वा सकते हैं। इतके कथानक प्रायः रामायण तथा महाभारत की कथाओं से लिए गए है। इस समय कुछ कवियों ने धानने भाज्यवाताओं के वरिष को रोवक, काव्यमयी भाषाओं में सिलकर उन्हें प्रमर करने का प्रमत्न किया तथा संस्कृत में ऐतिहासिक काल्यों की परम्परा डाली। इससे प्रथमुन्त परिसत्त (प्रत्य रचनाकाल १००१ ई०) का 'समसाहसाक परित' (राजा भोंक के पिता सिन्पुराज का परित्र) धौर बिल्हण का 'विकसांकरेव चरित' (बालुकावंगी विकसादित्य गण्ड १०७७-११२७ ई० मा वसान), जयामक का 'पृथ्वीराज-विजय' और हेमकन्त्र का 'कुमारपाल-वरित' प्रसिद्ध है। किन्तु समने प्रतिष्ठ ऐतिहासिक काव्य कल्हन रिक्त 'राज-तरसिणी' है। इसकी रकता काश्मीरी राजा जयसिंह (११२७-११४६ एँ०) के समय में हुई, इसमें बारहवी मती तक के काश्मीरी इतिहास का बड़ा सरम बर्गन है।

नाटक — मध्यकाल के प्रसिद्ध संस्कृत नाटक हैं — हुयें की 'रत्नावली', 'प्रियद्शिका' भीर 'नामानन्द', भट्टमारायण का 'वेणीसंहार', भवमृति (भाटवी खती का पूर्वायें) के 'ज्ञार रामचरित', 'महावीर-चरित' भीर 'मालती-सामव', मुरारि का 'भनवं रामव',

राजधेसर (नवीं शत का उत्तरार्ष), के 'बाल रामायण', 'बाल भारत', 'क्यूँर सक्तरी'। इनमें भवभूति की इति 'उत्तररामवरित' सर्वश्रेष्ठ मानी जाती है।

नंश्कृत के भुक्तक और ग्रेम कान्यों की अधिकांस प्रसिद्ध रचनाएँ इसी पुग को हैं। सात बार संन्यास धौर गृहस्थ के थीन में डोलने वाले अनुंहरि के श्रृङ्कार धौर वैराग्य मतकों में दोनों नावों का मुन्दर चित्रण है धौर नीतिशतक में नीति-विषयक तर्दों का उदान वर्तन है। श्रृङ्कार रस का सर्वश्रेष्ठ मुनतक 'अमहक-अतर्क' है। इसका एक-एक गय संस्कृत साहित्य का चमकीला हीशा है। न्यारहवीं धनीं में सहाकृति जयदेव ने कोमन कान्त पदानतीं में 'गीत-गोविन्द' की रचना की।

यद्य — संस्कृत में पण की अपेक्षा गय बहुत कम लिका गता। सबसे बड़े गछ-लेखक 'बासबदत्ता' के प्रग्रेता मुबन्यु, 'बादम्बरी' और 'हर्ष-चरित' के रचिता बाज (सातवीं शती) भीर 'दशकुमार-चरित' के लेखक दण्डी (सातवीं शती का उत्तराषे) हैं। वण्डी पद-वालित्य की तथा बाणमह वर्णन-कौंकल की दृष्टि से अनुपम हैं। गण-पद्मिश्रित रचना चम्पू कहनाती है। चम्पुप्रों में विविक्रम भट्ट (दसवीं शती का भारम्भ) का 'नलचम्पू' सर्वश्रेष्ट है।

मध्यपुत में धर्तकार-धान्त्र के विकास द्वारा काव्य के विभिन्न धर्मोन्स्स, व्यक्ति, गुण, दोन धौर धर्लकारों का सूव्य विनेत्रन किया गया। इसके पहले धानाई भामह छठी गर्ती के मध्य में हुए, इन्होंने इसके मीलिक सिद्धान्ती का 'काव्यालकार' में सुरूपण्ड प्रतिपादन किया। उनके बाद दण्डी, बामन (घाटनी शांती का धन्तिम भाग); धानन्यवर्षन (वर्ती गर्ता), धनिनव पुत्त, सम्बट बादि विद्वानी ने इस झाहत्र की प्रीवर्ता तक पहुंचामा।

इस पुत में कवा-साहित्य भी कामी जिसा गया। पहली मा दूसरी झ० ई॰ में मुलाइम ने 'मृहरकथा' जिसी भी। यह भूज हो पूर्वी है, इसके आधार पर प्यारहवीं वाही में अमेन्द्र ने 'मृहरकथा मंत्ररी' तथा मोनदेव ने 'कवा शरित्सावर' निया। पिछला सन्य बहुत बका है भीर भाकार में महाभारत का चनुश्रीय है। इस प्रकार के सन्य सन्य जिला पंचीवशति' 'सिहासन शामिशका' और 'शूक स्थाति' है।

धर्मशास्त्र के क्षेत्र में इम काल में नई स्मृतियों का तिमांत्र बन्द ही गया,
युराती स्मृतियों पर दीकाएँ योर माध्य जिले गए। 'मनुस्मृति' को गहनो और प्रतिब्ध
दीकाएँ मेवादिकि (लड़ी थ०) और गोविन्दराच (स्पारहवी थ०) ने जिल्ही 4
विकानेश्वर को 'माजवन्त्रय स्मृति' की प्रतिद्ध ज्याक्या 'मितादार' भी स्पारहवी धती की
रचता है। वर्तमान जिल्ह कानून का यह प्रधान याचार है। बारहवी धती से पुराने
वर्मशास्त्रों के भावार पर निवन्त्र-बन्च जिले जाने लगे। इस प्रकार का पहला यन्त्र
सभीय के राजा गोविन्द्रचन्द्र (१११४-४१) के मंत्री नक्ष्मीयर का बनाया हुमा
क्रायक्रम्यवर्ष था।

वस काल के दार्शनिक साहित्य का परिचय पहले दिया जा भूका है। व्याकरण में जयादित्य भीर वामन ने ६६२ ईं॰ के लगनन पाणिनीय सुत्रों पर 'काशिका-नृत्ति' के नाम से भाष्य निका। मत्रीहरि ने 'नानपदर्शम', 'महामाध्य-दीपिका' और 'महाभाग विषयी' नामण प्रत्यों को रचना की। पाणिनि से जिन्न क्रम व्याकरणीं में इस काल में गर्ववर्गों का 'कानव्य' बहा ओकप्रिय था। चहत्तर मास्त में मध्य एशिया से बानि तक इसको पुरानी पोथियो मिली है। जैन मावाम हेमचन्द्र ने मपनी तथा वपने बालव-दाता गरेम सिद्धरात की स्मृति सुरक्षित स्थाने की दृष्टि से 'सिद्धहेम' नामक प्रसिद्ध व्याकरण का निर्माण किया । संस्कृत कोवों में 'समर कोप' इतना सोकप्रिय हुआ कि इस पर ४० के लगभग टीकाएँ सिकी गई। इनमें १०४० ई० के नगमग होने नाले औरस्वामी की टीका सत्यन्त प्रसिद्ध है। पुरुषोत्तमदेव ने समर कीप' के परिधिष्ट अप में 'विकाण्ड शेष' की रचना की, हारावली में नवें कठिन धड़्यों का बर्ष दिया गया। घत्य कोगों ये हेमचन्द्र का 'मिश्रियान चिन्तामाँग', 'प्रसेकार्य सराह', गाडब का 'वेजयन्ती', हसागुध का 'समियान रत्नमाता' उत्लेखनीय है। राजनीति सास्त्र में इस काल की प्रसिद्ध रचना 'शुक्र मीति' है। कामशास्त्र में वातस्यायन के 'काममुख' पर टीकाएँ लिखी गई, इस विषय के स्वतस्य ग्रन्य क्रोका गीवत का 'क्रोकशास्त्र' ग्रीर भोद पराश्री का 'नागर सर्वन्व' है। संगीत को प्रसिद्ध सन्य साङ्ग देवकृत (१३वीं सक) 'संगीत रत्नाकर' है। आन तथा कला की सभवतः कोई साला ऐसी नहीं भी, जिस पर संस्कृत में प्रत्य न निसे नए हों। यहां तक कि बोरी की कला पर भी साहित्य या । दर्भाग्यवस, प्राचीन साहित्य का बहुत बड़ा हिस्सा नुप्त हो बुका है ।

प्राप्तत माहित्य नांश्केत याज्यय की भीति इस काल में प्राकृत धौर अपअंग शाहित्य की भी गई। उसति हुई। प्राकृतों का विकास-काल पहली से छठी थाल ई० तथा प्रपन्ने का उभित पुर ६००-१००० ई० समभा जाता है। वैद्विक भाषा के वन-गाधारण में प्रवत्तित अप के अवास्तर भेदीं की दृष्टि से, यहते प्राकृतों का जस्म हुधा भीर बाद में धांधिक अन्तर बड़ने पर धनअंशों का। यही प्रपन्न धापुनिक भारतीय पार्थभाषाओं —हिन्दी, मराठी, गुजराती, बंगला धादि का पुर्व क्या है। प्रधान प्राकृत मानायी, सौरसेनी, महाराज्दी और पंथाची है। इनमें साहित्यक दृष्टि से गहाराज्दी सर्वेशेष्ठ है। इसी में सातवाहन राजा हाल की 'माणा सरवधती' है। वैत्ती न सकता बहुत विकास किया। मागधी धौर धौरसेनी के मिथल प्रधंनामधी में उनके प्राचीन धानम प्रस्थ है। सातवी धती से प्रपन्नकों का प्रयोग प्रारम्न हुसा। पुरानी हिन्दी इसी से निकली है। इसमें दोहा प्रधान छन्द है। इस भाषा का सबसे-श्रीहद धौर बृहत् प्रस्य दसर्वी सठ ई० में धनपाल द्वारा जिल्ला 'अविस्तयत्तकहा' है। प्राकृत पाहित्य का विकास होने पर इनके धनक प्रामाणिक व्यावरण धौर कोश किस गए।

विक्यो भाषाएँ—दक्षिण की प्रधान भाषाओं—तामिल, तेलव और कन्नड में इस पुग से काफी साहित्य बनने लगा था। तामिल का साहित्य तो ईसा की पहली ण । से बनने समा था। इसका बाहवें सध्याय में उल्लेख हो पूका है। सज्ज-बुग में इसकी प्रशिद्धतम रचना करवन छत 'रामायणम्' थी। तेलप्र में सोलंकी राजा गज-राज ने नानिसमट्ट से महाभारत का अनुवाद कराया। इन सब भाषाओं पर संस्कृत का महरा प्रभाव है।

### ३. वंशानिक उन्नति

इस समय ज्योतिय, बाएवँद मादि सभी विद्यासी का साहित्य विकसित हुमा; किन्तु उसमें नदीन चनुसम्भान और मीनिकता का लास हो गया। इस काल के प्रधान ज्योतियो बहागुष्त धीर भारकरानार्य ने । बहागुष्त ने ६२० ई० के बास-गास 'बहास्फुट सिद्धान्त' भीर 'गांटमाद्य' सन्त्री में प्रायः त्राचीन सानार्यों के मिद्धान्ती का समजैन किया । भारकराचार्य (जन्म-काल १११४ ई०) ने 'सिद्धान्त शिरीमणि' के वहते वो भागों-- 'नीलावती' तथा 'बीजगणित' में गणित-विषमक तथा 'प्रहगणिताच्याम' भौर 'गोलाम्याप' में अ्योतिय-सम्बन्धी नियमी का प्रतिपादम किया। इसमें उसने पुष्णों के बील होने तथा उसकी साकर्यण-सक्ति के सिद्धान्तीं की वड़ी सुन्दर व्याक्ता की है। इसी काम में बारतीय क्योतिषियों को सभीफा हार्ड रशीद धीर धलमामून ने बनवाद में बुलामा, उनके प्रत्यों का अरबी सनुवाद कराया । प्रत्यों द्वारा भारतीय क्योतिय का भान मुरोप पहुँचा। यशित के सभी श्रेषी में मास्कराचार्य ने अपने पूर्व निविष्ट यस्य में पुराने आणायों के सिद्धान्त विए हैं। विकोणमिति का इस समय धन्छ। विकास हुन्ना था । भारतीयों में ज्या और उत्क्रम ज्या की सार्शियों बना सी थीं। पश्चिम में स्पूरन (१६४२-१७२७) ने पांच शती बाद जिस गुरुतावर्णण नियम का और मलन गणित का वानिरकार किया, भारकराचार्य गांव शती माने भारत में जनको लोज कर चुके थे। इनकी राशियों की गयना पुनान ज्योतियी बाकिमीडिस से व्यक्तिम गुद्ध है, यह की व्यक्तिक गति के हिमान में उन्होंने एक सैकाव के ३३७४ में भाग भी बृद्धि का भी कलेख किया है।

बाएवँद-मध्य कांग में बागुनेंद के गई शांगड सन्य लिखे गए। बारमह में दे के हैं के लगमन 'संदानहृष्य' और मास्य में 'सायव निवान' लिखे। 'सायव निवान' में रोगों के निदान अपीत उत्पत्ति-कारणों पर निन्तार से क्यार है। १०६० ई० में बंगान के जन्माणियल ने नरक, मुख्य पर शीकाओं के सातिरका 'निवित्ता-सार-नंपत' की रचना की । १२०० ई० के नगमय 'साफ 'परमहिता' निवीं गई, इसमें प्रकास, पास धार्य श्रीविधाों के प्रांत के बातिरकत साथी-विधान के भी निवम विष्, मए है। जनस्थान-वाल के कोलों में अध्य-प्रदीम' धीर 'निवाद' प्रसिद्ध हैं। हमारे पर्यो बरीर धीर बार्यानवाल के कोलों में अध्य-प्रदीम' धीर 'निवाद' प्रसिद्ध हैं। हमारे पर्यो बरीर धीर बार्यानवाल के कोलों में अध्य-प्रदीम' धीर 'निवाद' प्रसिद्ध हैं। हमारे पर्यो बरीर धीर बार्यानवाल का कोलों उसत थी। प्राचीन भारतीय हालम बांशों के बनाते, लगाने तथा कविम साक को बनाकर जोहने थी कता भी जानते थे, भीतिया विन्द को धापरेशन में दूर करते थे। प्रपरी, धन्त्रपृद्ध (हिन्या), भनंबर, नाड़ी-वण एवं बर्ध को ठीक कर रेते थे। विषयों के रोगों के मुक्त-ने-मूक्य धापरेशन, धाल्य-किया हारा गर्म-विमोचन को विधि भी उन्हें सुपरिचित थी। धनोंका धल्मन्यूर

ने भारती शती में भारत के कई वैद्यक प्रत्नी का अरबी धनुवाद कराया था। हाहरें रसीद ने मनेक भारतीय वैद्य बनदाद बुलाये। भरवी द्वारा भारतीय आयुर्वेद सुरोप पहुंचा।

विश्व में सर्वप्रधम जिकित्सालय सम्भवतः भारत ही में बने । पूरीए में दसवी इं॰ में पहले घीषपालय की न्यापना हुई, किन्दु भारत में इनका सर्वप्रधम उत्सेख तीसरी ध॰ ई॰ पू॰ के सशीक के प्रश्लिकों में है, पांचवी ध॰ में फाहिमान तथा सातशी ध॰ में युधान-व्याप में पार्टालपुत्र, तक्षशिला और मधूरा धादि की पूष्प-धानाओं का उत्सेख किया है, जहाँ निर्धनों तथा विषयाओं को भीजन और पत्र के अतिरिक्त मुक्त घीषि भी दो बादी थी।

पयु-चिकित्सा भी कम उन्तत नहीं थी। हाथियों धीर घोड़ों की समर को दृष्टि से दही महत्ता थी। यतः इन पर संस्कृत साहित्य में बहुत यस्य बनें। इनमें निम्म उन्तेंक्षभीम है—पालकाप्य की 'मज-चिकित्सा', 'मजायुर्वेद', 'मज दर्पण', 'मज परीक्षा', 'मज लक्षण'; द्यदत्त-कृत 'घड़व-चिकित्सा'; नकुल का 'सालिहीत्रधास्त्र'; घड़वन्त्रमण-रांचत यहवायुर्वेद', 'मदबलक्षण', 'हम सीलावती।' इनमें प्रिकाश सुप्त ही चुके है, दूसरे पन्यों में उद्युत वावयों से ही इनका ज्ञान होता है। 'मगु-चिकास तथा कृमि-आन्त्र का प्राचीन प्रत्यों में सूड्य-कर्गृन है। जैन पिचत हंसदेव के 'मृत-पांच्याहत्र' में सिंह प्राधि प्रशुधी तथा सारस, उत्पूत तीता ग्रादि पश्चिमों का विस्तृत विवरण है।

इस समय विभिन्न उपयोगी शिल्पों—वास्तु, मृति, हार्य, रस्त-परीका, बातु-विज्ञान पर बहुत पुस्तके तिजी गई। भूमि-मापत के सावस्थ में 'क्षेत्रपणित शासत्र' उपलब्ध होता है घोर नी-निर्माण पर 'नी-दास्त्र' साथि बन्त मिलते हैं। इस मकार के साहित्य में 'गंपशिक्य', राजा भीज-युद्ध 'समरांगण सूत्रधार' घोर 'गुक्तिकस्थतक्ष' विद्येष रूप से उस्लेखनीत है।

वैशानिक अवनित के कारण—िकन्तु हमारे पूर्वजी की यह उन्तित वेर तक जारे महीं रहीं, प्रत्यकाल में हमारा शास्त्रिक प्रधानक ही गया। इसके की प्रधान कारण में । पहला कारण धामिक प्रभाव को बस्तिषक गूर्वि था। पहले नह कहा जा चका है कि पुष्त पुन तक भारतीय जीवन में एक बोर प्रेमं तथा भीक तथा इसकी मोरे काम और धर्व में संतुत्तन बीर सामजस्य था। सम्बक्ताल से धर्म का प्रस्तुत मारी होने लगा। इसका पहला परिचाम सो यह हुआ कि हमने सामारिक विषयी की प्रमिक महत्त्व देना शुक्र किया, लीकिक एवं वैज्ञानिक विषयी का प्रध्ययन उपित्रत होने से उनकी प्रयति धावद होने सभी। धर्म की बस्तिषक प्रभूता का प्रस्तुत होने से उनकी प्रयति धावद होने सभी। धर्म की बस्तिषक प्रभूता का प्रस्तुत विस्ता परिचाम यह हुआ कि धर्म-प्रस्ती को परम प्रमाण माना वाने खात। इससे स्वतन्त्र जिन्तन तथा धर्नेपण की प्रमृति समान्त्र हो गई। वैज्ञानिक विषयों में भी पुराण प्रमाण माने आने लगे। जनता उनमें धन्य-विद्वास धीर जज्ञा रखती थी। भारतीय वैज्ञानिक ने सोवप्रियता प्रान्त करने के लिए इस विद्वाली

को गलत होते हुए भी स्वीकार किया घोट इससे स्वाधीन तक घोर प्रनुसन्धान समाप्त हो गए। एक उदाहरण से यह बात भनी भौति स्पष्ट हो जायेगी। पुराणों के वर्णवानुसार सूर्य प्रहण भीर चन्द्र-पहल का कारण राहु भीर केनु हैं। किन्तु अमेनियो यह मानते हैं कि पृथ्वी की छामा पड़ने से ये छहण होते हैं। पुराने भारतीय ज्योतिषियी को यह घच्छी तरह जात था कि इनका बास्तविक कारण छाया है, राहु बारा धमा जाना नहीं। किन्तु वे काले को इस सीक-प्रचलित पुराणानुसीदित पासिक धारणा का सञ्चन करने में ससमर्थ पाते थे। यदि इतना ही होता तो भी गनीमत थी, किन्तु कुछ अ्योतिषिकों ने सोकप्रियता प्राप्त करने के लिए गुल्सम-गुल्सा यह कहना शुरू किया कि बास्त्रों में कहाँ बात मुठी नहीं हो सकती । यतः वैज्ञानिकों की पृथ्वी की छाना बासी बात मनस है। बहागुष्त ने बहासिद्धान्त में छन ध्येक्तियों की भर्ताना की है जो सहण का कारण राह को नहीं मानते। उसकी मुख्य मुक्ति यह है कि वेद धीर स्मृति की बात कींसे मिल्या हो सकती है। भूरीप में जब तक बाइबिल की वैज्ञानिक विषयों में भामाणिक माना जाता रहा, विज्ञान की उल्लीत नहीं हो सकी। मारत में जिस समय से झास्त्र-प्रामाण्य का प्राचान्य हुया, स्वतन्त्र वैश्वानिक समु-संघान बन्द हो गया । इसने न केवन विज्ञान किन्तु धन्य सभी क्षेत्रों में वातक धभाव डाला । युराने बन्य बीर भाजायं पूज्य समने गए, सारी प्रतिभा भीर विद्वता उनकी रचनाथों के माध्य और वृक्तिय बनाने में व्यय की जाने नगी। =०० ई० के संगमग कारमीरी वार्मनिक जगन्त भट्ट ने इस युग की भावना का परिचय देते हुए ठीक ही लिला था—"हममें नई वस्तु की कल्पना करने को ग्रस्ति कहा है।" सास्कृतिक हास का दूसरा कहा कारण संकीए। मनोवृत्ति का प्रवल होना या। पुराने जमाने में भारतीय दुसरे देशों से उपयोगी कलाएँ धीर विज्ञान बहुण करने में कोई संकोच नहीं करते थे। भारतीय कता घोर ज्योतिय यूनानी प्रमाव से समूद्र गुई थी। पिछले बस्थाय में इस विश्वय में बराहमिहिर का एक बाक्य उद्युत किया जा चुका है कि सल्लीय मुनानी म्लेच्छ है किन्तु ज्योतियो होने के कारण बादरणीय है। सलवेक्नी के समय भारतीयों में वकीएं मनोपृत्ति तथा मिल्यामिमान बहुत बढ़ वृक्षे थे । वे समभते थे कि उन-जैमा कोई देश नहीं, उन-जैसी कोई जाति नहीं, उनके मतिरियत किमी बावि को विज्ञान का कुछ भी जान नहीं है। 'उनका मनिमान इतना प्रधिक है कि यदि बाग उनमें मुरानान या फार्स के किसी विज्ञान या विद्यान का उत्सेख करेंगे की वे बावको बजानी बीर मुठा बोनों समझेंगे। बनवेशनी इसका प्रधान कारण बारतीयों का बुसरी जातियों से न मिलना-जुलना और विदेश-गांका न करता समसता है। वानी का प्रवाह क्कने पर उसमें गड़ांद पैदा हो जाती है, भारतीय विचार में भी वब प्रमतिशोलता न रही, विकार शाना सुक हुआ तब २,००० वर्ष की किमाशीसता के बाद स्वाभाविक प्रकान, बास्य-प्रामाध्य और गंतीशांता से उसमें हास धाने जना धीर सांस्कृतिक धपनमं भारम्य हुमा ।

इसी समय भारत में इस्लाम का प्रकेश हुआ, उसके सम्पर्क धीर संवर्ष हैं भारतीय संस्कृति में जो परिवर्तन हुए, उनका समले सम्पाद में क्सून होता।

# इस्लाम और हिन्दू धमं का सम्पर्क तथा उसके प्रभाव

इस्लाम का उदय — सालवी वाली ६० में घरव प्रावदीय में एक नवे धर्म भीर मई अचित का प्रस्पुत्वान हुआ। उस समय तक घरव की मरुपूर्वि नाना देवी-देवलाओं के उपायक, सामाजिक कुरालियों में हुवे हुए, सदा परस्पर नहने-समहने वाल अमली घरवों और अपारियों का देवा था। हजरत मुह्म्मद (१७०-६३२ ६०) ने उनमें एक निराकार ईंडवर (घटलाह) की पूजा का प्रचार किया, वालिका-वप, यह तथा मरिराक्षिक प्रादि बुराइमीं तथा हानिकारक कड़ियों का सण्डन किया। उनके उपदेशों ने घरवों में मवजीवन का संबार किया। बीधा ही सम्बा घरव जगत उनके नेतृत्व में वर्षों में मवजीवन का संबार किया। बीधा ही सम्बा घरव जगत उनके नेतृत्व में वर्षों में परिवा । अपने ई० तक पूर्व में मध्य एशिया की पामीर पर्वत-माला और सिन्य से परिवा में पिरंगीज पर्वत-माला (फास) और स्पेन शक के विशास मुन्जाड में इस्लाम की विजय-वजयनती फहराने लगी।

## भारत में इस्लाम के प्रचार के इंग

(१) घरव स्थापारी—इस्लाम की विश्व-ज्यापी लहर ग्रीध्य ही सीमान्ती से भारत में प्रवेश करने नियो। इस देव में इनका अवार दो हम से हुआ, शास्तिपूर्वक और सिंतपूर्वक। अवम तरीके से प्रवार करने वाले बरव काणारी, मुस्लिम फतीर भीर दरवेश में। दूसरे के माध्यम थे—बरव, तुर्वे धीर मुमल धाकारता। प्राय: यह समन्ता वाता है कि इस्लाम तलवार के जोर से फैला, किन्तु यह बात सर्वाय में सच्य नहीं है। भारत में सर्वेश्वम इसका प्रसार ग्रान्तिपूर्वक ही हुआ। अरवों भीर सारतीयों का सम्बन्ध हजरत मुहम्मद के जन्म से पहले कई सदियों से चला धाता था। ये नामिकों तथा ध्यापारियों के हम में मारत के पूर्वी तथा पवित्रमी तटों के बन्दरमाहों पर खाते ने। विशेषतः पवित्रमी तट पर सील, कल्याम और मुपारा तथा मलाबार में इनकी धनेक बस्तिमों थीं। इस्लाम के प्रवार के बाद में कहर मुसलमान सेकर मारत धाने लगे। इनमें से अनेक घरव ब्यापारी भारत में ही बस जाते के, बारतीय निश्वमों से बादों कर मेते थे। इस समय के पवित्रमी तट के हिन्दू धासकों की बियोपतः सीराष्ट्र के बलभी वंश और कालीबाट के जमोरियों की नीति इन व्यापारियों

की अपने राज्य में पूरा प्रोरसाइन देने की थी, क्योंकि इसते उनके राज्यों को बड़ी आय थी। वस्ती के राज्यों ने इन्हें अपने राज्य में न केवल मस्थित बनाने की अनुमति दी प्रिवृद्ध क्यों भी इनके लिए मस्थित बनवाद । मनावार के राजायों ने इन्हें अपने राज्य में बड़ी रियासतें और ऊँचे पद दिए। एक राजा ने तो यहाँ तक आजा वे दी कि हर हिन्दू मन्ताह के घर कमनी-कम एक लड़के को बचपन से ही मुसलमानों की तरह शिक्षा दी जाय । इन कारणों से दिखन में इस्ताम का प्रकार नेती से होने सना।

- (२) मुस्लिम फकीर—ग्रानिपूर्वक धर्म-प्रचार में सबसे धविक महत्त्व भीर सफलता मुस्लिम ककोरों तथा दरवेशों को मिनी। ग्यारहवीं बती से इनका कार्य मुरू हुमा। इन फकीरों को पोट पर कोई राजनैतिक अकित न थी। इन्होंने धपने उपदेशों सथा अमरकारों से ही हिन्दू जनता को मुस्लिम बनाया। ग्यारहवीं धाती में ग्रेल इस्माइक भीर अस्तुल्ला यमनी भारत धाए। बारहवीं धाती के प्रारम्भ में नर सवागर इंस्तमी ने मुन्यात को नीच आतियों को मुन्तमान बनाया। तेरहवीं धाती के प्रसिद्ध फकीर ज्वानुहींन बुलारी, सैयद घहमद कवीर, ज्वाना मुईनुदीन विकती थे। इनकी शिष्य-परम्परा में फरीहुदीन, निजामुदीन घोलिया (तरहवीं-भौदहवीं धाती), ब्वाना कुनुबुदोंन, श्रेल असाउद्देश असी, महमद साबिर पिरानकियर बाले प्रसिद्ध है। इन्हें हिन्दुधीं भी संकीर्ण जाति-प्रया के कारण बहिन्द्यत और पददितत व्यक्तियों और नीच जातियों को मुसलमान बनाने से काफी सफलता मिनी।
- (१) असपूर्वक प्रचार— बनपूर्वक इस्ताम-प्रचार का कार्य मुस्लिम धाकान्ताधों ने किया। पहला धाकमण ७१२ ई० में मुहन्सद किन काक्षिम ने सित्य पर किया। इसके बीन सो वर्ष बाद म्यारहनों वालों में महमूद गननकों ने १७ बार इमके किए। इसके बी सी वर्ष बाद महाबुई।न गोरी ने पुल्लीराज को हराया (११६२ ६०)। विहानहींन के धेनापति कुतुबुई।न ने किल्ली में मुस्लिम प्राप्तन की स्वाधी नीन डाली (१२०६ ई०)। १४२६ ई० तक दिल्ली पर गुर्वो धीर घडनान मुन्तानों का धामन रहा धीर इसके बाद दो सी वर्ष तक मुन्तों का। इस काल में फीरील बाह तुनाक (१९५१-द ई०), सिकल्वर लोगी (१४६५-१५१७ ई०), बाहमीर के सिकन्दर (१९५१-१४६ ई०) तका भीरंगलेख (१९५६-१७०७ ई०) धादि बादमाहों ने इस्ताम के प्रचार के लिए राजगित का प्रवास क्यांग किया।

एक संभूतपूर्व घटना — किन्तु मुदीयं काल तक मुक्तिम-बासन द्वारा प्रकित-प्रयोग तथा मान्तिपूर्वक प्रचार से भी वन्ताम की उल्लेखनीय नफतता नहीं मिली। हिन्दू-अमें और इस्ताम के सम्बर्क से दोनों के इतिहास में एक नगीन तथा प्रभूतपूर्व घटना तुर्दे। इस्ताम से वन्ते भारत घर प्रचन, सक, हुम खादि धनेक बातियों के साक्षमण हुए ने। हिन्दू-अमें और हिन्दू-समाब ने इन बातियों को सारमनात् कर लिया या। किन्दु मुक्तमान ही ऐसी पहली साक्षमता कार्ति सी वी हिन्दू बाति का संग न यन सनी । दूनरी घोर इस्लाम भारत में जाने से पूर्व जिन देशों में गया वहां उसे विश्वक्षण सफलता मिली थीं । उन देशों की समूची जनता को उसने धपने रंग में रंग लिया । ईरान की पारसी, सिख की यूनानी सम्मताओं का स्थान धरव संस्कृति, करवी माणा घीर इस्लाम ने प्रहण कर लिया । किन्तु भारत में इस्लाम कई श्रांदशों तक प्रभाव जानने के बाद भी बहुत भीते भाग की ही तकरत मुहस्मद का धनुपामी बना सका । हिन्दू-धर्म घीर इस्लाम दोतों के एक दूसरे की धपने रंग में न रंग सकने के सो प्रणान कारण ये—(१) इस्लाम जा कहर एकेस्वरवाद (२) हिन्दू धर्म की पाचन-धनित की शीणता ।

इस्लाम का एकेइबरवाद—भारत में माने वाले मुस्लिम विवेता एक बात में सपते पूर्ववर्ती सभी भाषान्याओं से भिन्न में । ग्रफ, हुगाण और हुण भादि वातिमीं का मगना कोई विशिष्ट पर्म नहीं था। किन्तु मुसलमान न केवल एक बट्टर एकेडवर-वादी धर्म अपने सान सेकर भाषे, अपितु उनमें अपने धर्म की फीलाने की अगन और जींग भी था। बुतपरस्ती से जहाँ उन्हें चीर पुणा थी, वहाँ वे बुतिककन होने में गर्न भी अनुभव करते थे। हिन्दू समाज की इसमें कोई धायित न भी कि उनके तैंगीस करोड़ देशों में अस्लाह थों भी शामिल कर निया आय, उन्होंने सल्लोमिन्यद् की भी रचना कर आली; किन्तु मुसलमानों का घटनाह नाघरीक था और धिरकत (सल्लाह के साथ प्रत्य देवताओं को साम्मलित करना) इस्लाम की नजर में सबसे बड़ा हुक था। धरा इस्लाम के बनुपायी हिन्दू-पर्म में विलीन होने की तैयार न थे।

यदि यह किसी तरह सम्भव होता तो भी हिन्दू-वर्ग इस्लाम कोन प्रवासाता।
उसमें प्राचीन काल में दूसरों को नियलने, हजम करने, संगी रक्त, भास, मक्या में
मिलित करने तथा सपना धंग बना लेने की जो दिलक्षण सक्ति थी वह मुसलमानी
में आगमन काल तक बहुत मन्द ही चुकी थी। जाति-नेप की कठोंग्या में हमारी
कर्ति की यह पूरानी विशेषता जुन्तप्राय हो रही थी। इसका परिणाम वह हुमा कि
जिन राजवारों के पूर्व प्राप्ति एक पीड़ी में ही बाहरी जावियों को धपना थम बना
मेंते थे, वे सब स्मेन्डी के स्पर्त-मात्र से सबरान करें। विशेश-मात्र में उनका मर्म
नेष्ट होने लगा। जब उनव वर्ग हिन्दू सपने ही समाज के निम्न वर्णों से भी अलग
रहमें वर्ग तब वे विश्वमी मुसलमानों को किन तसह थपने में मिला करते थे हैं

किर भी हिन्दू पर्स थीर इस्लाम का जो नम्मकं हुआ उसका बड़ा महस्य है। इस प्रकार की दो विरोधी संस्कृतियों का सम्मकं न केवल भारतीय, अपितु विदेश-इतिहास की एक विश्वलय घटना थीं। सर जॉन मार्थल ने ठीक हो जिला है कि "मानव जाति के इतिहास में ऐसा दूश्य कभी मही देखा गता जब इतनी विश्वास, इतनी सुविकस्तित घीर साम हो भीतिक कप से इतनी विभिन्न सम्मताओं का सम्मितन और ग्रीम्मध्यम हुआ हो। इस संस्कृतियों धीर धर्मों के विस्तृत विभेद उनके सम्पक्त के इतिहास को विशेष शिक्षाप्रद बनाते हैं।"

सम्मितन की प्रमृत्ति - प्रमृति दोनों धर्म एक दूसरे के नदूर विशोधी थे, धोनों में उप राजनीतिक संपर्ध और भयंकर युद्ध हुए; लेकिन इसके बावजुद हुन जीवन के अल्पेक क्षेत्र में दोनों को एक इसरे के पास बाते हुए, मिलने के लिए बाने बढ़ते हुए पाते हैं । माधारण जीवन के सभी पहलुकों में बस्मिलन, सम्मिक्षण, सहयोग, सामीध्य, पारस्परिक प्रेम, सामञ्ज्ञस्य धीर समन्त्रय की मंगलकारिकी प्रवृत्तियों के दर्शन होते है। इस्लाम का मुक्तीबाद वेदाना से प्रेरणा प्राप्त करता है. हिन्दू पर्म के सुपार-बान्योत्तन इस्ताम की समानता घोर घातत्व की आधना ने प्रभावित होते हैं। सर्व-बाधारण बनता में ऐसे पत्थों की पूजा गुरू होती है जिनमें बिन्दु-मुस्लिम का नेव नहीं रहता । एक बोर बलबेल्नी कादि विज्ञान संस्कृत पढते हैं, तो दूसरी बोर राव भागामाल जैसे हिल्दू फारसी में मुस्तिम साहित्य की परस्पराधी पर प्रकाश जानते हैं। बभीर शुगरो धीर स्तवान वादि हिन्दों में कविताएँ लिखते हैं ब्रीट हिन्दू कारसी में। वो समावामों के सम्पर्क में वास्त, वित्र, संगीत कलायों में नई वीलियों का बाविभीय हुआ, जिनके मूल तस्य तो भारतीय ये किन्तु बाह्य बाकार ईरानी । मुगल बादबाही ने हिन्दुकी के तुलावान पादि रिवाज बहुण किये, हिन्दु सरदारों ने फारसी माया, मुस्लिम रहन-महन, पोधाक घीर पहनावा घंगीकार किया। राजनीतिक क्षेत्र में डोनों एक दूसरे के चौर विरोधी थे। किन्तु, मुस्लिस लासन हिन्दुमी के सहयोग के बिना नहीं बल सकता था, इसलिए इस समुख पुरा में मुश्लिम शासक हिन्दुओं की अनि गरी पर भी रखते थे। गीलकुष्या के सुल्तानी का शासन दिल्दू मन्त्रियों पर निर्भर था, बंगाल में हुसेनगाह (१४६६-१५१६ ई०) ने सप, सनातन धोर पुरुदर भावि हिन्दू मफसर नियुक्त किये । मालवा के शासक भनाउदीन साह दिलीय ने पहले अपना मत्त्री बसन्तराय को धनाया और पीछे इस पट पर मेदिनी राय की नियुक्त किया । बीआपुर के सुसुध धादिलशाह के राज्य में धनेक हिन्दू उच्च पदी पर थे। दबाहीम पावित्तवात् हिन्दुमी को संरक्षण देने से 'जगद्गुर' कहलाता था । राजनीतिक तथा सामाजिक जीवन में दीनों धर्मों के सम्पन्ने से निम्न परिणाम उत्पन्न हुए। वामिन क्षेत्र में इस्ताम ने दिन्दू-अर्थ पर दो वचर दाले ।—(क) वपने वर्ग की रक्षा के लिए हिन्दुओं ने जात-गांत के बल्यमां को वृद्ध बनाया, (ख) समानता के नस्क पर क्षम देने वाले जाति-भेद-विद्योधी मुखार धान्दीतन उत्तम हुए । इस्लाम पर हिन्दू धर्म का यह प्रभाव पहा कि उसमें कुछ कीमलता और सरसता मार्ट । उसके स्वरूप मे भी काकी परिवर्तन हुमा । किन्तु इस सम्दर्भ का सबसे मुख्य शामिक प्रभाव यह या कि इससे कुछ ऐसे सम्प्रदायों का जन्म हमा की हिन्दू और मुस्लिम धर्मों के घन्तर भी मिटाने वासे थे।

मुमलपानों तमा हिन्दुमों के सम्पर्क के ऋन्य परिगाम निम्म के-

<sup>(</sup>१) बास्तु कता व दीमों की गरूपताओं का प्रभाव सिवे नई कला-वैशियों का विकास हुमा। जिब भीर संगीत कता की उप्रति हुई।

- (२) भारत ने भुसलमानों से बागवानी, कामज बनाना मादि कितनी ही नई कलाएँ सीची ।
  - (३) साहित्यिक समृद्धि और वैज्ञानिक उसति ।
  - (४) राजनीतिक एकता।
- (४) साधारण जीवन पर प्रमाय—वेश-भूषा तथा सान-पात में परिवर्णन,
   कट्टरपन में वृद्धि ।

पामिक प्रभाय— (क) मुसलमानों की कहरता के कारण हिन्दू उन्हें संपत्ते समाज का धंग नहीं यना सकते थे, लेकिन मुसलमान कहर होने के साय-नाम अपने पर्म के प्रधल प्रचारक थे। यह भय जा कि वे सब हिन्दुमों को इस्लाम का धनुपायों न बना वाले। इसके प्रतिकार का उपाय कहरता ही सीचा गया। जीहा लीहे की काट्या है, इस्लाम की कहरता का निराकरण हिन्दुमों की कहरता से हो लेकता था। इस समय के धर्म-वास्त्रकारों ने जाति-भेव के नियमों को कहरता से हो लेकता था। इस समय के धर्म-वास्त्रकारों ने जाति-भेव के नियमों को कहरता से हो लेकता था। इस समय के पर्म-वास्त्रकारों ने जाति-भेव के नियमों को कहरता न कर सके। इस प्रकार के लिलकों में 'पराधार-स्मृति' के श्रीकाकार माधव, 'मदन पारिजात' के रचिता विश्वेत्वर, लंगाल के रचनन्त्रम तथा 'मनुस्मृति' के श्रीवद्ध टीकाकार मुल्लूकमह, सीलकण्ड, कमलाकर भट्ट भीर हेमाहि मुक्त है। हेमाहि ने धनने प्रच 'कनुवंग जिल्लामिल' में साल-भर में करने के लिए २,००० धनुष्टामों की अवतस्त्र की। इस प्रकार के धनुष्टानों से नियम्बित हिन्दू समाज पर इस्लाम का प्रभाव पड़ने की सम्भावना कम थी।

(ल) हिन्दू-धर्म के सुपार आम्बोसन—किन्तु वर्मशास्त्रियों को व्यवस्थाएँ
हिन्दू-धर्म की पूरी रक्षा नहीं कर सकती थीं। समाज की मीखी जातियों तथा पछत उच्च बणी द्वारा पद-दिलत और उत्पीड़ित थे। इस्लाम समानता और जात-भाव पर और देता था। उत्परी ध्राक्षीका धीर पित्रमां एग्रिया में उसके शील बनार की एक कारण यह भी वा कि उन देशों के पद-दिला सीगों की क्षपने पाय था एक मात्र उपाम इस्लाम ही प्रतीत हुया। भारत में भी इस्लाम ध्रत्विक लोकप्रिय हो। जाता यदि देति इसी समय समानता धीर मित्र तथा पर बस देने वाले प्रान्दीतन त होते। जाति-भेद विध्याता की जह थी; उस पर सन्ती ने भित्रत के सिद्धान्य द्वारा प्रवच्च मुठाराधान किया। यह अनित सबको पित्र करने वाली थी, इतने नीभी को भी केंचा उठा दिया। हिन्दू समाज में भने ही धेद-साथ हो, लेकिन समजान के दरदार में सब मकत समान है। यहां तो 'जात-पांत पूछे मीड़ कोई, हिर को भने थी हरि का होई। इन सन्ती ने सब धर्मों भी समामता तथा इस्तर की एकता पर कम विधा, बाह्मावन्त थीर कर्म-काल्ड की मित्या की। जन्म के स्थान पर कमें की महत्व विधा घोर वर्म के ठेकेटार विधान।।

मध्य पुग में पहले दक्षिण भारत और फिर उत्तर भारत में मुवार-आखीएन आरम्भ हुए। प्रक्षिण के सुवार-आन्दोलनों के नेता प्रकरायामें (लगमन ७मड-दर्थ हैं।), रामानुक (लगभग ११०० ई०) और बसवेश्वर थे, तथा उत्तरी भारत में इसके प्रवर्तक थे रामानस्य । पहले यह बताया जा चुका है कि भारत में इसलाम का शान्तिपूर्वक प्रवेश दक्षिण भारत में हुआ, वहीं से सुधार-भान्दोतनी का सुक होगा सह मुनित करता है कि इनको इस्लाम से कुछ प्रेरणा धवस्य मिली। इस्लाम के मनुयायिमी की उपस्थिति ने शांति-भेद, झारिमक औथन और प्रेंडवर के झस्तित्व मादि विषयो पर लोगों को विचार करने के लिए उत्तेजित किया। एकेश्वरनाइ मीर धमानवा घारि के विचार हिन्दू घर्म में पहले से ही विश्वमान थे, किन्तु इस्लाम से बन्हें बल मिला। शकर भीर रामानुस के निदालों पर सद्यपि इस्लाम का कीर्रि विशेष प्रमाव नहीं पड़ा किन्तु जिगायत सम्प्रदास पर सवस्य ही पडा । हिन्दुकी का धंग होते हुए भी वे जाति-भेद स्थीकार नहीं करते, इनमें तलाक और विधवा-विवाह की इबाजत है, मुद्दें कुँवने ती अगह दफनायें जाते हैं, में आह तथा पुनर्जन्म को नहीं मानते, सब एक दूसरे के साथ बान्यों सकते हैं। इस मत का प्रसार एस समय बेलगांव, बीजापुर घीर धारवात जिल्हों, कोल्हापुर घीर कर्नाटक या मेंसुर के राज्यों में है।

उद्यर भारत में जाति-भेद का शक्त करने धौर भनित पर जोर देने वासे धार्मिक धान्दोलनों के संस्थापक रामानन्द थे। इन्होंने राम की भनित पर जोर दिया और हर जाति के लोगों को धपने शिक्यों में लिम्मिनित किया। रामानन्द के शिक्यों में एक नाई, एक मोची धौर एक मुसलमान थे। मैकालिया के मतानुसार इसमें कोई सन्देह नहीं कि बनारत में विडाल मुसलमानों में रामानन्त की मेंट हुई थी। श्री रामानन्त के शिक्यों में महारमा कवीर (१३६०-१४१८ ई०) इस दृष्टि से विकेश सम्मिन्त के शिक्यों में महारमा कवीर (१३६०-१४१८ ई०) इस दृष्टि से विकेश सम्मिन्त के शिक्यों में महारमा कवीर (१३६०-१४१८ ई०) इस दृष्टि से विकेश सम्मिन्त के शिक्यों में महारमा कवीर हिन्दू धर्म की बोड़ी खाई को पाटने तथा सम्मिन सहसीन और समन्त्र की मानना उत्पन्न करने का धन्त किया। उन्होंने दोनों धर्मी के बाह्य भेदों, कवियों धीर धाडम्बरों का अवहन करते हुए आन्तरिक एकता पर बल दिया। हिन्दू मुक्तिम धर्मी की कुठी पूचक्ता का सम्बन्न करते हुए उन्होंने कहा:—

भाई रे दुई जनवीय कर्ता ते भाषा, कह कीन बीरामा। धल्लाह राम करीमा केशन, हरि हजरत नाम घरामा।। धहना एक कनक ते जहना, नाम भाष न हना। कहन सुनन की दुई कर माने, एक ममान एक पूजा।। नहीं महादेव वहीं मुहम्मद, बहुग भादम कहिये। को हिन्दू को सुरक कहाने एक जिसी परिहरिये।। वेद किनेच पढ़े थे हुतका, थे मुस्ला से पढ़ि। वेनर देगर नाम घराये, एक मिट्टी के शीर्थ।। दोली यमी के बाह्य कर्मकाण्ड की नित्या करते हुए उन्होंने हिन्दुकी. से कहा:-

> पाहन पूत्रे हरि मिले, तो में पूत्रे पहार। सात मा चार्या भनी, पीस साम संसार॥

भीर मुक्तनानों से वहा :—

कांकर पायर जोरि के मस्त्रिद सई चुनाय ।

ता विक मस्ता बॉन दे क्या बहुरा हुआ खुदाय ॥

कसीर की शिक्षाएँ रहस्यमाद से भीत-श्रीत भीं। उत पर मुसलमान सूची फकीरी का स्पष्ट प्रभाव है। इस्साम के समानता, आतु-भाव, विशुद्ध एकेन्वरवाद और मृति-भागत के सिद्धान्त महाराष्ट्र की जनता पर भी गहरा प्रभाव बाल रहे थे। बहाँ बाह्यण और पत्राह्मण दोनों तरह के प्रचारक इस बात पर बस दे रहे के जि राम और रहीम को एक समानो, जाति-भेद के बन्धनों को तोह दो, मनुष्य-मात के साथ प्रेम करो । रामानन्द के समकालीन विद्योवा सेघर ने मूर्ति-यूजा का कहर विरोध करते हुए कहा- 'पत्वर का देवता नहीं बोलता, यह हमारे इस जीवन के दुखी की किस तरह दूर कर सकता है। यदि मत्पर का देवता हमारी इच्छा पूरी कर सकता है क्षो मिरने पर वह टूट मधी जाता है ?' खेचर के विषय नामरेव हुए । इन्होंने महाराष्ट्र में भागिक संकीरतेला और जात-पाल के बन्धनी की सीक्ष्मे पर बल दिया। इनके शिष्यों और अनुवावियों में लिय, वर्स, वर्स, वार्त जीर जाति का भेद नहीं या, उनमें स्वी-पुरुष, हिन्दू-मुसलमान, बाह्मण-सजाग्राण, कुनबी, दर्जी, कुन्हार, घल्यज, महार घीर भर्मनिष्ठ देशवाएँ तक सम्मिनित थे। नामदेव के भहार विष्य कील मेला की बाह्यण पुरोहितों ने जब पटरपुर के प्रसिद्ध मन्दिर में प्रवेश करने से रोका, तो उसने जसर दिया-'ईस्वर अपने बच्चों से भनित भीर प्रेम चाहता है। यह उनको जाति की धरबाह नहीं करता।'

पत्यहर्गी सर्वो में पंजाब में गुर नामक ने कवीर की भाँति सब धर्मी को मीतिक एकता और हिन्दू-नुसलमानों के अभेद पर बन दियां—

बन्दे इक्त जुदाय दे हिन्दू मुसलमान । दावा राम रसूल कर, जडदे बेंद्रैमान ॥

उन्होंने हिन्दुकों के संगा-स्तान, वीर्च-वाणा, जप-पूजा-गाठ धोर अविधा-पूजन धादि का विरोध करते हुए बार्डि-नेद की साँध निन्दा की धार गुसलमानों को भी यह उपदेश दिया—दिया की धपनी मस्त्रिद बना, इन्साफ अपना कुरान समभ, मेल कामी को धपना कावा बना धौर परापकार की कलमा। खुदा की मरजी की अपनी तसबीह मान।' पूढ नातक के शिक्षों में हिन्दू धौर मुसलमान दोनों थे।

नानक के समकालीन महायम् चैतन्य (१४८१-११३३ है॰) ये । उन्होंने बेगान में हरि-मन्ति के प्रचार के डारा श्राह्मणों के कर्मकाण्ड और वाति-केंद्र का जनवंस्त सम्बन किया। उनके शिष्यों में तीच जाति के लोग भीर मुसलमान भी सम्मिणित पे।

इस्ताम में परिवर्तन - आमिक क्षेत्र में तीमरा प्रमाव यह पड़ा कि भारतीय इस्ताम का कपान्तर होने क्षमा। धरव के रेगिस्तान में उत्पन्न इस्ताम बही की वनस्पति की भाति सरल, कठोर भीर पुष्क था; वह भारत के बाई कलवायु में कपान्तरित हुए बिना नहीं पनप सकता था। उस पर भारत की हरियाली का प्रभाव पड़ना यनिवाय था। धतः हम देखते हैं कि भारत में इस्ताम के साथ ऐसी प्रमेक बातें बुह गई, जो पैगम्बर की शिक्षामों के सबंधा प्रतिकृत भीर प्रन्थ-विश्वासों से परिपूर्ण थीं। मुति-पूजा के कट्टर विरोधी होते हुए भी बंगाल में उन्होंने गीतला, काली, घमराज, वैचनाथ भीर इतर देवताओं की पूजा जारी रखी। इसके साथ ही उन्होंने मीतवों के प्रथिपदाता क्वाजा सिच्च, मृन्दर बन में शेर की सवारी करने वाली वेची के प्रभी और धन-रंत्रव विन्दावाओं थादि नये मुसलमान देवता बना कोने। पीरों के मजारों की पूजा चल पत्री। इतका प्रधान कारण यह वा कि मारत में इस्ताम ने जो धनुयायी बनाये वे ग्रह्मा मूर्ति-पूजा और ग्रम्थ-विश्वासों की नहीं छोड़ सकते थे।

सम्मित्रण को प्रवृत्ति-दोनों पन्नों के सम्पर्क का चौथा प्रभाव यह हुया कि बीतों में सम्मित्रण की प्रपृत्ति वहीं और ऐसे सम्प्रदायों भीर सुधारकों का जन्म हुआ जिनके बनुमानी हिन्दू भीर मुसलमान दोनों ही थे। हिन्दुकों ने उदारतापूर्वक मुस्लिस देवी-देवताओं, पीरी और मजारों को पूजा गुक की भीर मुसलमान हिन्दू दर्शन की सम्भीरता से प्रजापित होकर उसकी धीर भूके । भारत की जनगणना की रिपोर्टी में वीरों के पूजक हिन्दुक्षों का काफी उस्तेत है। इस शती के पुरू में वजाब में अज़ुत अरदिर जिलानी के मुरीबों में रावलियायों के बाह्य में ने, वहराइय में सैपर सालार समूद के मजार के उपासक हिन्दू भी है। सबसेर में शेख सूईनुद्दीन चिन्ती के सवार कों भी यही दया है। बमान के देहाती मुमानमानों बारा हिन्दू देवसाधी की पूजाओं के सवाहरण पहले विए जा चूंके हैं। सम्बन्धात में बारवर ग्रीर बारा शिकीह हिन्दू यमें की मीर सूने थे। बारा शिकाह का भी यहाँ तक कहना था कि तीहोंद (त्रकेश्वरवाद) का सर्वोत्तम क्ष्य प्रयमिवदों में वावा जाता है। उसमें वचाम उपनिवदी का फारती में अनुवाद करवामा तथा 'मजमूजन् वहरूँन' नामक एक प्रत्य की रचना कराई। इंच के नान का घर्ष है—'दो समारों का संगम'। इसमें फारसी पढ़ने वालों के जिए वेबान्त की परिभाषाओं का स्पट्टीकरण था। बाव ही उनके मुख्ये पर्योग भी विषे गण थे ।

विन्द्र-पुनतमानों के मेल धीर मामीप्प की तत्त्रों का परिणाम वह हुआ कि सत्पर्धीर, शालामी, नारावणी आदि ऐसे पत्नी का आदुर्भाव हुमा जिनके जनुवामी हिन्दू धीर मुसलमान क्षेत्रों ही ये धीर जी दोनों में कोई केव-भाव नहीं मानते थे। बारहवीं जती में बंगान में हिन्दुधी का मुसलमानों की दरनाहों पर मिठाई चढ़ाता, हुरान पढ़ना और मुस्लिम त्योहार मनाना प्रारम्भ ही गया था। मुसलमान भी हिन्दुमों के पार्मिक रिवाजों के प्रति किपालमक सम्मान प्रविधित करते थे। इसी मैं लें बान से बनाल में एवं नये देवता 'सरपपीर' की पूजा गुम हुई। कहा जाता है कि बीड़ का बावसाह हुसैनसाह (१४६३-१५१६ ई०) इस सम्प्रवाय का संस्थापक था। मौरनलेव के समय सतनामी और नारायणी सम्प्रवायों न दोनों को मिलाने की कीशिय की। पिछले पंत्र में हिन्दू मुसलमान दोनों निये वाते थे, य पूर्व की भीर मुहें करके दिन में पांच बार प्रार्थना करते थे, इंडबर के नामों में मलताह को भी मानते ये भीर मुद्दों को दणनाते थे। युजरान के एक साधक प्राणनाव ने जाति-नेद, मुतिपूजा भीर बाह्याओं के प्रमुख का अध्वत किया। उनसे हर नये दीका लेने बाने की हिन्दू और मुसलमान दोनों के साथ बैठकर भीजन करना पढ़ता था। प्राणनाथ का सन्तव्य मा, सजका—चाहे वह हिन्दू ही या मुसलमान—एक ईमान होना चाहिए।

#### कला

बास्तु-कला (भवन-निर्माण)---सामीव्य तवा मेल-जीन की जो प्रवृत्ति वार्मिक विचारों में थी, पही विभिन्न कलाओं में दुष्टिगीचर होती है। पास्तु-कला इसका द्योस भीर ज्वलना उदाहरण है। मध्य-दूध में कला के एक नवीन कन का जन्म हुमा, जिसमें हिन्दू भीर मुस्लिम कला-शैलियों का सुन्दर सामञ्जरम पाया जाता है। इसे भारत-मुस्लिम (इण्डो-मारसैनिक) मा पठान-कला कहा जाता है। दीनों कलायो पर भौगोलिक परिस्थितियों का प्रभाव था। भारत उस्त प्रवेती, विस्तृत मैदानी, दुसँख वंगमी, प्रमण्ड ऋनुसी घौर पनी वनस्पतियों का देश है ; सतः भारतीय कला में विशालता, स्थलता और विस्तार पर प्रतिक बल था । जिस तरह भारतीय जंगणी में मसक्य कृत-पत्तियों से सारी पूर्ति इकी रहती है, उसी तरह भारतीय मन्दिरों में कोई क्या यतकरण में साली नहीं रहता। विस्तार, बाहुल्य धीर विश्वप्राणुमं इसकी प्रयाम विशेषताएँ हैं। इसके विषरीत बरब एक विशाल रेगिस्तान है, जिसमें मीसी तक कोई बनस्पति नहीं दिलाई देती । यतः मुस्लिम कला वी विशेषता बहे-वहे भवन, डंथी मीनारें, साथ और सादी दीवारें थीं।' भारत में मुसलमान गुम्बद, मीनार मीर डाट साथे और उन्होंने भारतीयों से तंग स्तम्भनितियों, तथा मवन-इसा के सन्य वानंकरण बहुण किये । मुसलमानों को मेहराब का शाम था, वतः उन्हें सम्भी की आवश्यकता नहीं भी । हिन्युमी की बाद का जान न था, मनः उनके लिए स्तस्म प्रनिवारों ने । सत्तनत युग तथा मुगल युन की वास्तु में इन दोनी का सम्मिश्रण हुया । इस सम्मिश्रण में दो कारण सहायक सिद्ध हुए-(१) मुस्लिम भवनी के शिल्पी हिन्दू थे, जो मुसलमान बादमाहों की देश-रेख में भवत-तिमांग करते थे, (२) तर्व मुस्लिम भवन पुराने हिन्दू मन्दिरों की विश्वस्त सामप्रियों से बने दे। भतः मुस्तिन बास्तु पर हिन्दू प्रभाव पड़ना स्वाभाविक ही या।

हिन्दू प्रमाव की मात्रा विभिन्न कला-बैलियों में परिस्मितियों के प्रमुक्तर बदलती रहती थीं। सस्तमत युग की दिल्ली-दाली में कुनुवमीनार और प्रमाई बरवाल में मुस्लिम तस्त्वों की प्रधानता है। किन्तु जीनपुरी, बगाली, पुजराती तथा बीजाइरी घीली में हिन्दू तस्त्वों की प्रधानता है। जीनपुर में प्रकी मुलतानों के मद कारीमर हिन्दू से। इनके बनवाये हुए भवनीं की भीमकाय भित्तियों, वर्गाकार स्तम्भ घीए छोटी गैलियों स्पष्ट क्य से हिन्दू प्रभाव भी मुक्त है, और जीनपुर की मस्त्रियों में मुस्लिम कला की एक प्रधान विशेवता भीनार विजकुल नहीं है। इमका मबसे प्रचान त्याहरण १४०० इ० में पूर्ण हुई जीनपुर की 'धतानादेवों की मस्त्रित' है। बगाल में हिन्दू प्रभाव प्रवत्त रहा और दसवा सुन्दरतम उदाहरण पाण्ड्या में सिकन्दर हारा (१३६० ई०) बनवाई हुई भदीना मस्त्रिद है। गुजरात, मालवा, कारमीर और बीजापुर की मुस्लिम बास्तु भी हिन्दू प्रभाव से घोल-प्रोत है।

मुगल युगों की इमारतों में ईरानी और भारतीय दोनों वीलियों का सामण्यस्य बढ़े सुन्दर कन में दुष्टिमोधर होता है। घनवर द्वारा धनवाने पतहपुर सीकरी के मवनों, खागरा के जहाँगीरी महल, मुहम्मद शीस धीर हुमायू के मजबरे में यह प्रभाव सुस्पष्ट है। इसका घरम उत्कर्ष शाहजहां को इमारतो—धागरे के ताजमहल बौर मीती मस्जिद—में दिखाई देता है।

संगीत—इस्लाम के संसर्ग का भारतीय संगीत पर गहरा प्रभाव पहा और वह नमें जाद बर्गों तथा नये रागों से समृद्ध हुआ। प्राचीन भारतीय तथा इंशानी संगीतों के सम्मिक्षण ने एक नई संगीत-कीली को जन्म दिया जो दोनों वीलियों से प्रथिक उत्कृष्ट भीर समोदारिणी थी। भगोर लुसरों की संसाधारण प्रतिमा से मारतीय-वागीत को एक सनुष्म निशालता और एकता मिली। भारत से वह सितार का भारतमकर्ता माना जाता है। इससे उसने भारत की जनरी भीर दिल्मी संगीत-वीलियों में साम-वर्श्य स्थापित किया। कालाली भी संगी ने शुरू की, वह पर्वति भव तक लोकिय है। भीनपुर के बाकी दरबार की मुबसे बड़ी देन 'व्याल' है। प्रकृषर के दरबार में ईरानी, तुरानी, वाहमीरी और हिन्दू स्वी-पुरुष धनेक उत्कृष्ट गर्वये थे; किन्तु उस युन का सबसे बड़ा रागी तानतेन था। भगोर सुमरों से मुहम्मदबाह रवीले के समय तक भीरगलेब के एक-मान भरवाद को छोड़कर मुस्तिम दरवारों में भारतीय मंगीत को प्रीसाहन मिला; इसमें तराना, दूमरी, गजन, कब्बाची भादि का उसमें प्रवेश हुआ।

वित्र-कता मुगन विश-कता के उद्भव तथा प्रेरणा का मूल स्रोत ईरान था; किन्तु वास्तु कता की मांति वह भी ईरानी और हिन्दू कनाओं का मुनद सिम-धन था। यकवर के दरबार के विश्वकारों में बहुनस्था हिन्दुओं की थी। १७ प्रधान विवकारों में १३ हिन्दू थे जो छवि-विश्वन में बत्यन्त कुशल थे। इनमें बसायन, साल और दसवन्त विशेष रूप से उत्सेखनीय है। उद्यान-निर्माण-कला—प्रसिद्ध कला-समंत्र हैनल ने उद्यानों की योजना सौर निर्माण को भारतीय कलाओं में मुगलों की सबसे बढ़ी देन कहा है। भारत में मुगलों के बाने से पहले भी बाम थे, किन्तु वे मुख्य क्य से फलों के लिए वे सौर प्रायः वन की होते थे। मुगलों के बनीचे ईरान भीर मुक्तितान में विकसित उद्यान-कला के धनुरूप थे। इनकी विशेषताएँ ये भी—नहरों को लेवाई से लाकर उनसे सात-बाठ प्रपात बनाचे जाते थे, इनमें पत्थारे लगे होते थे, नहर की पटरियों के दोनों भीर फूलों की बपारियों होती भी। सबसे उन्ते या निचले फल्लारे पर बारह दरी होती भी, जहां से सार दृश्य का सबलोकन किया बाता था। काश्मीर के धालामार, निशात, सम्बादल, वैरोनान धीर लाहौर के बालामार वंगीचे इसी हम पर मुगलों के बनवाये हुए हैं।

## साहित्यिक उन्नति

प्रत्य प्रमाव- इस्लाम ने मध्ययुग में साहित्यक तथा बैझानिक उन्लित बीर राजनीतिक एकता के विकास में बड़ा भाग लिया। उसने जन-साधारण के बीवन, रहन-सहन, वेय-भूषा घोर खान-पान पर भी प्रमाव डाला। हिन्दी में विद्यापति, दुल-सहन, वेय-भूषा घोर खान-पान पर भी प्रमाव डाला। हिन्दी में विद्यापति, दुल-सहन, वेय-भूषा घोर खान-पान पर भी प्रमाव डाला। हिन्दी में विद्यापति, दुल-सहन में सनेक कारण थे। इनमें निस्तन-हें सबसे घषिक महत्त्वपूर्ण ठेतु मुसल-पानों का बंगाल विजय करना था। यदि हिन्दू राजा स्वाधीन बने रहते तो बंगला भाषा को राजाघों के दरवारों तक पहुंचने का प्रवसर मुक्किल से ही मिल पाता। बौदहवीं सदी के धुक में मसीरवाह ने महाभारत का संस्कृत से बंगला में धनुवाद कराया। रामायण के घनुवादक इतिवास को मुस्लिम दरवार से पूरी सहायता मिलती थी। सखाद हुसैनवाह ने मलपर वसु से भागवत का बंगला में धनुवाद कराया। मुसलमानों के बारा संस्कृत प्रत्यों के बगला घनुवादों के बत्यायिक उदाहरण है। मुसलमानों के बारा संस्कृत प्रत्यों के बगला घनुवादों के बत्यायिक उदाहरण है। बहुमनी बादवाहों ने मराठी को पूरा धोतसाहन विमा। इसी काल में उद्दें का विकास हुमा। सोलहनीं सदी में उसका जनम हुमा घोर घटारहवी चढ़ी में वह साहित्यक भागा बनी। फारसी तबारीकों से देश में इतिहास जिलाने की प्रवृत्ति को प्रोत्साहन मिला।

वंशानिक उन्तति — वैज्ञानिक उन्तति विशेष रूप से सामरिक कता में हुई।
मुक्तों ने पूरोपीय रण-कता तथा बाहद, बन्द्रक और तोगों का प्रमोग तुकों भौर
देशनियों से सीका तथा उसका भारत में प्रसार किया। युद्ध विद्या, सैनिक व्यवस्था
भौर किलेबन्दों की इस समय विशेष उन्तति हुई। कागळ बमाने भी कला मुसलमात
ही मारत में नाथ। इससे विद्या-प्रसार के कार्य में बड़ी सहायता मिली। मुक्त शासन
है सारे देश में सुद्द शासन हारा राजनीतिक एकता उत्तन्त की।

उत्तर भारत की माथा, वेश-मूपा, रहन-सहन और कान-गान में मुस्तिम प्रभाव बहुत स्पष्ट है। हिन्दी, बंगला, मराठी में सैकड़ों फारती, घरबी, तुर्की खन्दों से वृद्धि हुई है। हिल्हुमों के विवाह-जैसे पवित्त संस्कार में सेहरा धौर जामा का प्रयोग होने लगा। हमारो प्रधिकांस मिठाइयाँ इसी काल को ईवाद है। बालुवाही, सकर-पारा, कलाकन्द, गुलाव वासुन, वरकी, हलवा सब सुसलनानी नाम है। प्राचीत साहित्य में सोदक (लइड्) घोर प्रपूष (मालपूषे) के घातिरिक्त बहुत कम मिठाइयी का अस्ति मिलला है।

बस्ताम के शाम हिन्दू धर्म के चम्पक ने भारत में जो प्रमान पैदा किने वे अपुपम है। इसने एक नई समन्वनात्मक सम्पता देने का प्रयत्न किया, जो न हिन्दू धी धीर न मुक्तमान; प्रापत हिन्दू धीर मुमलमान दोनों संस्कृतियों के मुस्दर तस्त्रों को लिने थी। वसने बहु विशान मानव पर्ने दिया जो जात-पात धीर संकीत्यांनायों से मुक्त, पुरोहितों के प्रमुख से स्वतन्त, कर्मकाव्य के बाह्य प्रावन्तर धीर विभिन्न देवी-देवताओं को पूजा से रहित का, जो एकंडकरबाद, विश्वन-बन्धुत्व, प्रेम, सपम, सदाचार धीर प्रातम्बुद्धि वर अस दे रहा था। इसने हमें बास्तु के क्षेत्र में वाजमहल दिया, जिसके तुल्य भव्य संसार में इने-गिने ही हैं। इसने हमें मूर, तुलती, विद्यापित धीर कृति-वास दिये। इसलाम और हिन्दू धर्म के राजनीतिक संपर्य प्रशीत का विषय वन गए हैं जिन्तु उस समय का कलात्मक बास्तु-वैभव—फतहपुर सीकरी धीर मीती मस्जिद तथा उस समय के मन्तों की साणी हमें उस स्वर्णिम पुग को याद दिलाती हैं, अब हिन्दू धीर मुसलमान एक होकर सहिज्युता, प्रेम धीर सहयोग से समस्त्र भारत में एक जन्मतर, प्रिकृतर संस्कृति का निर्माण कर रहे थे।

Butter of the party of the same of the sam

# शासन-प्रणाली

प्राचीन भारत में राजनस्य कौर प्रजातस्य दोनों प्रकार की शामन-प्रणालियों प्रचलित थीं: किन्तु प्रधानता राजतस्य को हो थीं। गुन्त मुग में ४०० ई- के बाद प्रजातन्त्रों का धन्त हो जाने से देश की एक-मात्र शामन-प्रणाली राजतस्य हो रह गई। महाँ दोनों का संक्षिप्त उल्लेख किया जायना।

#### राजतस्त

वैदिक युग—राजतात की प्रणाली भारत में वैदिक युग से प्रचलित है। उस गयम राजा की उत्पालित का कारण सम्भवतः सामारिक भावश्यकता थी। युव में सफल नैतृस्व करने वाले व्यक्ति स्वभावतः राजा का पद था नेते वे धीर उनके पूजों के पीम्प होने पर यह पद धानुवंधिक वन जाता था। वैदिक राज्य प्रायः जनराज्य होते भे, दनका प्रायार कुन या परिवार होता था। कई कुनों से 'विद्यं का निर्माण होता धीर कई विद्यं से जन की रजना होती। एक जन या कवील के व्यक्ति धपमा मूच पूर्ण एक ही मानते थे, उनका मृजिया राजा होता था। वैदिक नुग के प्रारम्भ में राजा का निर्याचन होता था किन्तु संभवतः साधारण जनता दसमें आन नहीं लेती थी। जनता के नेता— कुनपित धीर विद्यति— ही राजा का वरण करने थे। वरण जा पर्य राजा धीर राजा बनने की स्वीकृति देना था। वरण होने पर राज्याधिक्त होता था धीर राजा बजानपालन की प्रतिक्षा करता था। प्रतिक्षा सोइने पर राजा निर्वाधिक धीर पर स्वाध या सकता था।

ऐतरेथ बाह्यण में ऐन्ड सहाभिषेक का बागंन करते हुए इस प्रतिमा का विश्वय वर्णन है। इस समय राजा बड़ी अदा के साथ इस अतिमा की उत्पोपणा करता मा—"मैं जिस राजि को उत्पन्त हुआ था और जिस राज की महाँगा इस दोती के मीज में जितने बजीव प्रमुख्यत भीर पूच्य नामें किये हैं, मैं उनसे, स्वर्गनीक से तमा मानी संतान से बच्चित हो जाड़े, पदि में प्रजा से ओह कहाँ।" (या च राजिस्मजार्थ्य व अतास्म सद्भागमन्तरेण इच्छापूर्णने लीके सुक्षतमायुः अवा प्रजीन मानिक के बेतास्म सद्भागमन्तरेण इच्छापूर्णने लीके सुक्षतमायुः अवा प्रजीन मानिक से वेदा प्रजीन के समय राजा के नियं इससे प्रधिक कड़ीर प्रतिमा की कल्पना नहीं की जा सहिते हमाने राजा के नियं इससे प्रधिक कड़ीर प्रतिमा की कल्पना नहीं की जा सहिते। इसमें राजा प्रका के प्रति धार्ण कर्तां व्यापानन की शिविनता की अपस्था में

सपने सब सुग कर्मों के पुण्य फल की आणित से स्वा प्रियतम सन्तान से विवित होने का संकल्प करता है। इसने इस अतिहा की पुरुष्ता और गंभीरता स्पष्ट है। इस प्रीपणा के बाद ही राजा को व्याञ्चनमं से आच्छादित धामन्दी या काण्डनिमित सिहासन पर बैठने की धनुमति दी जाती भी तथा पूरीहित उसके ऊपर सीने की पाली से सौ या नी छिड़ों से बहने वासे जल के द्वारा उसका ग्रमियेक करता था। इस प्रकार अतिहा एवं अभियेक दारा राजा के चित्त पर प्रजापालन के कर्तांच्या की महत्ता मनी मीति खंकित कर दी जाती थी।

समिति और सभा—वैदिक काल में राजा निरंकुण नहीं था, उसका नियंवण समिति द्वारा होता था। यह वर्तमान काल की केन्द्रीय लोक सभा समभी जा सकती है। यह सबूचे जन की संस्था थी। इसमें कीन-कीन जाते थे, यह कहना कठिन है। किन्तु पामणी, सूत, रचकार और कम्मार इसमें धवड्य सन्मिलित होते थे। राज्य की ससल वागडोर इसी के हाथों में थी। राजा की स्थिति इसी के समर्थन पर सब-व्यक्ति यो। राजाओं की मही इच्छा रहती थी कि समिति सदा उनका साथ थे। इसके विरुद्ध होने पर वे वीर संकट में पह जाते थे। इसकी सद्भावना और सहयोग थाने के लिए राजा समिति की बैठकों में भाग सेना था।

समा का धर्य कुछ विद्वानों ने 'समान कांति (भा) वाले व्यक्तियों का संगठन किया है। इनके अनुसार सभा एक प्रकार की बुद्ध परिषद् थी, इसमें पुरोहित, धनिक आदि उच्चवर्ग के अवित सम्मितित होते थे धीर 'समिति' में सावारण व्यक्ति। सभा और समिति को प्रकाशित को जुड़वी कलाएँ सममा जाता था। केन्द्रोम सभा के सर्विरिक्त प्रत्येक गांव में भी सभा होती थी।

१००० ई॰ पू॰ से समितियों लुख होने सभी । इसका प्रधान बारण यह था कि पुरान जन-राज्य विस्तीयों होकर प्रादेशिक राज्य बन रहें थे। पहले दनका विस्तार वर्तमान जिलों के बराबर था, सामाज्य बनने पर से कॉमदनरियों के बराबर हुए। इन विस्तृत राज्यों में सॉमिति-जैसी केन्द्रीय सीक सभा के सदस्यों का इकट्टा होना तथा काम करना कदिन था। उस समय न तो यानायात के साथन इतने उल्प्त से और न अतिनिधि-व्यवस्था का साविष्कार हुआ था, सतः वैदिक युग के बाद सॉमिति का सन्त हो गया।

वैदिक राजा रित्तमों की सहायता से शासन गरता था। इनमें राजा के सम्बन्धी, भंगी, विभागों के बच्चाल घोर दरवारी सम्मितित होते थे। इस पुग के प्रधान मध्यारी गेमामाँत, संप्रहीता (कोपाध्यक्त) भागपुक् (कर-संपाहक वा वर्ष-सम्बी), धामणी (गांवी का मुल्लिया) और तुत (रम सेना का नायक) थे। सरकार का प्रधान कार्य धान्तरिक उपद्रवों घौर बाह्य धाकमणों से राज्य की रक्षा करना था। बार पहले ऐक्डिक घौर बाद में धावश्यक हो गए। राजा का प्रधान कर्याच्य प्रजा की

भाष्यात्मिक और भौतिक उन्तति करना था। राज्यों का भाकार छोटा होने से इस समय तक प्रान्तीय भीर स्थानीय शासन का विकास नहीं हुया था।

मोर्थ पूर्य — मौर्यकालीन राजतन्त्र बैदिक काल की अपेक्षा यांधक सुविकत्तित और उल्तत था। उस समय तक राजा के अधिकारों में बहुत वृद्धि हो गई, राज्यों के अधिक विस्तृत होने तथा यातायात की कठिनाई के कारण राजा पर अंकुश रखने वाली समिति का पना हो गया। राजा सेना, शासन, न्याय आदि सब विभागों का अधिकार बना, उसे बानून बनाने का भी अधिकार मिला। इस काल में राजतन्त्र की वो विवोयताएँ उल्लेखनीय हैं — (१) शासन-तन्त्र का विकास (२) राज्य के कार्य-संत्र का विस्तार।

ज्ञासन-तन्त्र— मीर्प साम्राज्य का शासन-प्रवन्त बहुत ही व्यवस्थित था।
किन्दीय तथा प्रान्तीय शासन का स्पष्ट भेद थीर पिछले का विकास सर्वप्रयम दशी
बुग में हुमा है। केन्द्र में राजा मंजि-परिषद् के साथ शासन करता था। मीर्ग सम्बद् अपने को केवल 'राजा' कहते थे और प्रजने साम्राज्य को 'विजित'। बैदिक कांच के रिल्पों पा राजा के परामर्शदाताओं ने धव मंत्रि मण्यात का रूप धारण किया। वैधानिक दृष्टि से यश्रीप यह राजा के प्रात उत्तरदायी था: किन्तु लोकमत का इस पर काफी प्रभाव या और राजा को कई बार बाधित होकर प्रविच्छापूर्वक मंत्रियों की बात स्थीकार करनी पड़ती थी। उदाहरणार्च चन्द्रपुष्त मीर्थ प्रपने मंत्री कीटिस्य को इच्छा के विरुद्ध नहीं जा सकते थे। सम्राट् प्रशोक बौद्ध संघ को संवासुन्य दान दिये जा रहे थे, मंत्रियों ने इसका विरोध किया और सन्त में एक बार प्रशोक को 'जन्मुतीनेश्वर' होकर भी संघ को आगे सांवले का दान करके ही संतोध करना पड़ा।

प्रातीय शासन को विस्तृत व्यवस्था भी सर्वप्रथम इसी काल में हुई। सौयाँ का 'विजित' पांच प्रान्ती (मण्डलों) में बँटा थां, इन्हें संभवतः चक्र कहते थे।

- (१) सन्द-देश इसमें उत्तर प्रदेश, विहार, मध्य प्रान्त का हिन्दी भाषा-भाषी क्षेत्र सम्मितित या । इसकी राजधाती पटना थी ।
- (२) प्राची—कॉलन-बंगाल बादि पूर्वी देश प्राची कहमाते ये। इनका बासनकेन्द्र तोसली (भौती जि॰ पुरी) मी।
- (३) नमंदा के दक्षिण का प्रदेश दक्षिमा-पथ था। इसकी राजवानी मुक्स सिरी थी।
- (४) मारवाद सिन्ध, गुजरात, कॉकण के अदेश 'अपर जनपद' या परिवस देश में भाते थे। इसका शासन-पूत्र जनवीयनी से संवासित होता था।
- (४) उत्तरापय—पंताब, काश्मीर, कामूल प्रादि उत्तरापन में जिने बाँगे के । इसकी राजधानी तक्षशिला भी । इन पौत्रों प्रान्तों (क्षत्रों) में राजा की मोर के नियत 'कुमार' (राजकुमार) या महामारत (सर्विक) शासन का सम्पूर्ण मिरीक्षक

करते थे। सभोक मुबराजावस्या में उज्जीवनी का शासक रहा था और उसने स्पने पुत्र कुणाल की तक्षणिता का शासन-प्रवस्य सींवा था।

राज्य के कार्यक्षेत्र में भी इस मुग में भाष्ट्रवर्ण बनका विस्तार हुआ। यहसे उसका प्रधान उद्देश्य आन्तरिक उपद्वते से सभा बाह्य साक्रमणों से देश की रक्षा करमा मा, भव उसका थादसे राज्य की सर्वाङ्गीण उत्तमि समस्त गता। साविक उन्नति तथा भौतिक दृष्टि से देश को समृद्ध करने के लिए राज्य की बोर से दर्शक-धन्ये जलवाते, नई वस्तियां बसाते, नई जमीन कृषि योग्य बनाते, बांच बनवाने, वाले सुदवाने, कारीगरी भौट शिल्पियों को संदक्षण देने की व्यवस्था शुरू हुई। सामान्य अनता तथा उपभोक्तामां के हिंसी का ध्यान रखते हुए नाप तथा तील का माम स्थिर करने, बस्तुमाँ का सलग मौर मुनाफाखोरी शेकने के लिए राज्य की मौर से अधिकारी नियस किये जाने नये। राज्य वर्तमान काल में जिस आयोजित प्रशं-स्वतस्त्रा (Planned Economy) की अंग्रहकर सममकर, उसे स्थापित करने का वान कर रहे हैं, जर्मन विद्वान उसका जन्मवाता चन्द्रगुप्त के मंत्री चाणका की मानते हैं। इनिया में अम-कानुनों का प्रतिपादन सबसे गहले उसी ने किया। बारोगर का हाव या धांस बेकार कर देने वाले को प्राण-दण्ड मिलता था। भौतिक समृद्धि के साम-साथ जनता को मैतिक, वासिक, सांस्कृतिक उस्मति की बीर भी पूरा ध्यान दिया नया । वेश्या-वृत्ति, पूस, मंदिरा-पान बादि बुराइमी का राज्य की घोर से नियन्त्रण किया गया । धर्म भौर सदाबार के ब्रोस्साहन के लिए 'धर्म महामाध्य' नामक राज-कर्मभारी नियत किय गए, विद्वानी, धर्म-प्रचारकी की राज्य की धीर से प्रीत्साहन दिया गया । वीन-इलियों के कष्ट-निवारण के लिए धर्मशालाएँ, धातुरालय (हस्पताल) तना अझ-धीत सोने गए।

इन संब काथों के लिए केन्द्र, प्रान्त तथा नगरों में बटिल सासन-वक का विकास हुआ। पाटलियुन नगर का प्रवस्त तीस सादीसयों की एक सभा करती थीं। इसने पांच-रांच प्रादमी छः छोटे बगी में विभवत होकर शिल्प, वैदेशियों को देश-भाल, वन-गणना, वाणिक्य-व्यवसाय, वस्तु-निरीक्षण घीट कर-वमुनी के कार्य करते थे। केन्द्र में मीयों का बेना घीर मुख्यकर विभाग वहुत मजबूत घीर व्यवस्थित था। सेमा के छः विभाग — पैदल, सवार, हाथी, रथ, कल-सेना घीर रसंद के थे। व्याप-प्रवस्थ के लिए कटक्योयन या भी वी धीर धमंद्रव दीवानों स्थायालय थे। केन्द्र में राज्य के धाय-व्यय हिमान घारि रसले, उद्योगों की उन्तित के लिए घनेल बक्तमर थे। इनते उस समय केन्द्रीय बासन तथा सचिमालय का पर्यान्त विकास सुनिता होता है। परवर्ती पुनी का राजतन्त्र नगभय भी बादर्श पर ही बमा रहा।

सालवाहन पूर्व—इस पूर्व में भारत यर पूनानी, शकी और कुशाणों के साकमण हुए—इनसे शासन-पद्धति तथा राजतन्त्र में कोई बड़े परिवर्तन नहीं हुए । इस बान की दो विशेषताएं हैं।

- (१) राजाधों के देवान का विचार बढ़ा और उन्होंने कम्बी-सम्बी उनावियां वारण करनी शुरू की। कनिष्क की देवपुत्र की उपाधि से मूचित होता है कि राजा की दिव्यता की मानना पहली श॰ ई॰ तक काफी प्रवल ही चुकी थी। हुआण राजा देवहुलों या मन्दिनों में धपने वंश के मृत राजाओं की मूवियों स्थापित करते थे। राजाओं में उनाधियों का अ्यसन वह रहा था। मीयें पुग में चन्त्रगुष्त धीर वश्योक जैसे धनिताआली नरेश केवल 'राजा' कहुवाने से सन्तुष्ट थे, किन्तु कनिष्क ने 'महाराजा', 'राजाधिराज' की गौरवपुरां पर्वविधा धारण की। इसका प्रमुकरण करने हुए परवती हिन्दू राजाओं ने भी 'महाराजाधिराज' की धानदार उपाधियां धानने सामों के साथ जोड़ना शुरू किया।
- (२) बाक कुशाण राजाओं भी दूसरी विशेषता राजा और युवराज, पिता तथा पुत्र का संयुक्त शासन या 'वैराज्य' पश्चित थी। इस प्रकार के उदाहरण मोंबोपर, किन्छ द्वितीय तथा दुविष्क के शासन है। प्रकी में पिता महाक्षणय और पुत्र क्षत्रप की पदमी धारण करता था और रोजों सपने नाम से सिक्के चलाते थे। यह प्रजाली स्थिक सोकश्चिय नहीं हुई। एक स्थान में दी सलवारों का तथा एक जंगल में दो शेरों का रहना प्रसम्भव है। इसी तब्ह एक शक्य में दो राजा नहीं गई सलते। इस काल में केन्द्र, प्रान्त, जिसे धीर नगर का शासन गणापूर्व जनता रहा।

मुप्त सूग गुप्त पुग में भारतीय राजतन्त्र स्रोर शासन-नदति लगभग अपस्यितित ही रही । शासन की बागडोर मामुबंशिक राजा के हाम में भी. नारी प्रमुक्ता और शक्ति का स्रोत वही था। शासन, त्याव, सेना के सर्वोच्च प्रविकार उसी को आप्त थे। सन्त्रि-परिषद् मीसं पुन की तरह प्रधान रूप से उसे परामधे देने वाली भी, फिल्तु इसमें राजा को प्रमाणित करने की पर्याप्त शक्ति थी । मुसान जाते के कथनानुसार राजा विकमादित्य प्रतिदिन गाँच लाल मुदाएँ वान देना चातृते वे पर मन्त्रियों ने इस साधार पर दान का विशोध किया कि इससे राज-कीय शीध ही समाप्त हो जायगा घोर नवें कर लगाने गहेंने ) राजा ने दान की नवंत्र स्तुति होंगी विन्तु मन्त्रियों को प्रजा की गानियां मुननी पहेंगा । केन्द्रीय समिवालय विकास पुनी की सांति काम करते रहें। राज्य द्वारा देश की भौतिक, गाँवक, तैतिक श्रीर मानसिक अनीत की खोर पूरा स्थान दिया गया । नैतिक अनीत के विष्, एक किया मन्त्री होता था, इसका प्रयान कार्य मीगी के बाचार की देल-भाग, वामिक गावाप्री भीर मन्दिरों को दान देता, सामाजिक सुपार के सम्बन्ध में राजा की परामर्श देना मा । राज्य की सीर से विकान्यसार एवं जान-वृद्धि के लिए सहायता की वाली भी। नामन्त्रा विस्तविद्यालय का विकास गुप्त सम्राटों के उदार बान से हुआ। किन्तु प्रह रमरण रसना चाहिए वि उस समय राज्य गिक्षा-संस्थायों के बाल्तरिक प्रवत्त्व भीर पाठ्यक्रम गादि में कोई हस्तक्षेप नहीं करता था। राज्य द्वारा मन्दिर वगवाने सी प्रवृति वे स्थापत्त्र, पूर्ति, चित्र प्रादि लक्षित्र कसाधी को बहुत प्रीत्साहन मिला । राजामाँ द्वारा विकालों का संरक्षण ज्ञान-विज्ञान की उल्लेखि में बहुत सहायक सिंह हुआ । समुचे मध्यकाल में राज्य की ये प्रकृतियाँ जारी रही ।

थाम पंचापत-गृप्त पुर्व के राजतन्त्र सम्बन्धी दो परिवर्तन स्मरणीय है। पहला तो यह कि ४०० ई० से भारत में गणराज्यों का चन्त हो गया। आगे इनके विलुप्त होने के कारणों पर विशेष प्रकास दाना जायमा । दूसरा परिवर्तन स्थानीय स्वशासन सम्यासी—पाम-पंचायती धीर नगर-सभाकी—के कामी धीर अधिकारी में आक्चर्यजनक वृद्धि है। ये संस्थाएँ मौर्यकाल से और उससे भी पहले से चली आ रही यो किन्तु ज्यों-ज्यों राज्य के विस्तार घीर केन्द्रीकरण की प्रवृत्ति बढ़ती गई, त्यों त्यों इनका प्रधिक विकास हुआ। सन्धि-विग्रह को छोड़कर इन्हें सब अधिकार प्राप्त थे। ये प्राप्त की रक्षा की व्यवस्था तथा राजकीय करीं का संग्रह करतीं, संग्रे कर लगाती, गाँव के भागडों का फैसला करती, लोक-हित की योजनाएँ अपने हात में सेती, सार्वजनिक ऋण आदि नेकर मकाल और धन्य सकटों के प्रतिकार का उपाय करती, पाठशालाएँ, धनाधालय, विद्यालय चलाती, मन्दिरी द्वारा विविध सांस्कृतिक और धामिक कार्य करती । इन समाधी पर यद्यपि केन्द्रीय सरकार का निरोक्षण और नियन्त्रण होता या किन्तु प्रधान रूप से ये बाम की साधारण जनता झारा सूती जाती थीं । दक्षिणी भारत के लेखों से इनकी निर्वाचन-पद्धति तथा कार्य-प्रणाली पर मधिक प्रकास पड़ा है। उदाहरणार्थ विसलाट विले के उत्तर मैरूर गाँव की कार्य-कारियों के सदस्य किही बालकर चुने वाते थे। बाम के तीनों वातों (विभागों) में प्रत्येक द्वारा कई व्यक्तियां के नाम प्रस्ताधित किये जाते थे। प्रत्येक उम्मीदवार का नाम कामज के पुनक पूर्वे पर लिख जिया जाता था। हर एक बार्ड के पूर्व गा पांचयां एक वर्तन में रख दी जाती भी भीर किसी सबीध शियु में एक पर्वी उठाने को कहा बाता था। बिसके नाम की पर्वी धानी यह उस बार्ड का प्रतिनिधि धोषित होता था। इस चुनाव में किसी प्रकार के प्रचार, परवी या पार्टीवाजी की जरूरत ती न होती भी । इस प्रकार सामारण जनता द्वारा निवांचित वाम-रावायते उन दिनी अजातन्त्र का सुद्द दुर्ग थी। वैदिक काल की समिति का कार्य में सारे सम्बद्धा में करती नहीं। राजा प्राय, याम-पंचायत के कार्यों में कोई हस्तक्षेप नहीं करता था। यदि करता या तो पंचायते भवनी जागरुकता से उसकी रोक-वाम करती थीं। पंचा-मतों के हाल में राजा को नियन्त्रित करने का एक ब्रह्मास्क था, बनता से कर वसून करके, उसे राजा तक पहुँकामा इन्हीं का कार्य था; याँव राजा धनुक्ति, सर्व धौर धन्यास्य कर लगाने भी ये उनको त्रमुल करने से ठीक वैसे ही इन्कार कर सकती भी जीने क्रीच राज्य:कालि से महते राजा के अनुमित करीं की क्रीच पालेंगेंग्ट (स्थाया-लय) वेश मानना धर्मीकार नहीं करते थे। इस प्रकार प्राचीन काल में प्राम पंचायतें प्रजातन्त्र के इस मौतिक सिद्धान्त को क्रियात्मक क्षय प्रदान कर रही थे। कि कोई कर क्षता के प्रतिनिधियों को सहमति के विना नहीं लगाया जा सकता । इन ग्राम पंचामती के बतरने उस समय राजतन्त्र होते हुए भी साधारण जनता प्रजातन्त्र के सभी लाम

छठा रही थी, क्योंकि स्थानीय स्वदासन में उसे पूरी स्वतन्त्रता आप्त भी। ब्रिटिश पूर्ण की शवालतों ने पंचायती और ग्राम-सभागों का अन्त कर दिया। यह असन्तता की बात है कि स्वतन्त्र भारत में इनका पुनस्कार हो रहा है। बन्हें न केवल न्याय किन्तु सार्वजनिक स्वास्थ्य, निर्माण, विकास योजनाओं, शिक्षा, कर-संग्रह मादि के कार्य मीप जा रहे हैं।

प्राचीन राजतन्त्र की ससीका— प्राजनन नीकतन्त्र का युग है, राजतन्त्र को प्रजातन्त्र की मांति जनता ने लिए उतना करवाणकारक नहीं समका जाता। इस सबस्या में यह देखना धावश्यक प्रतीत होता है कि प्राचीन भारतीय राजतन्त्र प्रजा के लिए कितना उपयोगी और हितकर सिद्ध हुआ। राजतन्त्र का मचसे बढ़ा दीए यह है कि उसमें सारी शक्ति एक क्यमित के हाथ में केन्द्रित हो जाती है, यदि उस पर कुछ प्रतिबन्ध न हों तो वह उसका मनमाना हुक्यवीच करने लगता है और प्रजा कर्य पाती है। यूरोप में मञ्चकाल में जब राजाओं ने अपने असीम अधिकारों का हुक्यवीच करने प्रजा के साड़े पसीने से कसाये पन को भोग-विकास में सन्धानुत्य फूँ कना शुरू किया; निरंपराध व्यक्तियों को जेल में डालना तथा प्रजा पर धनुचित कर सनाना शुरू किया तो जनता ने राजाओं के बिक्द विद्रोह किया और वहां राजतन्त्र का घन्त हो गया। भारत में राजा ध्रमी ध्रीकारों का दुक्यवीच न करते हों, सी बात नहीं; किन्तु उनकी शक्ति पर कई ध्रकार के ध्रीतबन्ध थे। इनके कारण प्रजा प्राप: निरंपुंध राजतन्त्र की बुराइयों से बची रहती थी।

राजतस्त्र पर श्रीतबन्ध-यहला प्रतिबन्ध-राज्य-सम्बन्धी अनेक उदास स्मादर्श और उच्च धारणाएँ भी। में राजा को निरंकुण मा स्वेच्छाचारी होने के रोकती भी। पहली घारणा यह भी कि राजा प्रजा का सेवक है उसका प्रधान कार्य जनता भी प्रमान रखना है। राजा कहते ही उसे हैं जो प्रकृति का धनुरंजन करे। कौटित्य के महानुसार प्रजा के हिस में राजा का हित है और प्रजा के मुख में राजा का मुख है।

इसरो धारणा यह भी कि धर्म का पालन राजा का धावश्यक कर्ताचा है। संसार के सबसे पहले राजा पूच को यह प्रतिज्ञा करनी पड़ी वी कि मैं श्रृति-स्पृतियों मैं बताये धर्म का पूरा पालन कर्षया और कभी भनमानी न कर्डमा। प्राचीन काल मैं प्रजा में रोग, श्रोक और कष्ट का कारण राजा का कर्तव्य-स्पृत होना समसा जाता था। सता राजा से धर्म पालन की पूरी काशा रखी जाती थी।

तीसरा विचार यह था कि राज्य राजा की वैश्ववितक सम्पत्ति नहीं किन्तु पवित्र घरोहर है। गवि राजा सार्वजनिक इध्य को दुकायोग करता है तो यह नरकमामी होता है। केवल इतना ही नहीं कि उसे राज्य से स्वार्थ-सिद्धि नहीं करनी चाहिए, किन्तु समके जिए स्वार्थ-त्याग भी करना चाहिए। 'मांग्य पुराण' के सन्दों में जिस प्रकार गर्नेपती क्यों प्रपृत उदरस्व शिशु जो हानि पहुँचने की धार्यका से धननी इच्छासों का नियंत्रन भीर मुलों का त्यान करती है, वैसे ही राजा को भी यजा के हित के लिए अपने मुलों भी परवाह नहीं करनी चाहिए। इसमें कोई संदेह नहीं कि औराम भीर धरीक जैसे राजाओं ने इस उदास धादर्श का पालन किया। प्राचीन काल में नरक के भए ने अधिक भीषण पत्यना दही कठिन भी। अतः यह भाषा रली जा सकती है कि अधिकाश राजाओं से अपनी सत्ता का दुरुपयोग नहीं किया होगा।

दूसरा प्रतिवस्य मस्त्रि-मण्डल द्वारा राजा का नियन्त्रण था। पहले धवीक धीर विक्रमादित्य के बन्धापुन्य थान के विरुद्ध मन्त्रियों के सकत विरोध का उल्लेख किया आ चुका है। 'राजतरिंगिणी' में उनके प्रभाव के बनेक उदाहरण हैं। राजा सजम-पीड़ मन्त्रियों के निर्माण से पदज्युत किया गया। मृत्यु-धरमा पर पड़ा हुआ कलग अपने पुत्र हुएं की मुकराज बनाना चाहता था, पर मन्त्रियों के विरोध के बारण सकत न हों सका। बैधानिक तौर से जनता के प्रति उत्तरदायों न होने पर भी मन्त्रि-मण्डल राजा को रवेच्छाचारिता पर काफी संकुष रखता था।

तीमरा प्रतिवस्य प्रजा को राजा के विरुद्ध विद्योत का स्थितार था।
प्राचीन आस्त्रकार सह करना नहीं करते में कि प्रजा राजा के सर्याचार को न्यचाप
सहन कर केंगी। उन्होंने उसे राजा को चेतायनी देने तथा उसे पदच्युत करने का
प्रविचार दिया है। पहले तो प्रजा वह घमकी देनों भी कि पदि तुम प्रपत्ता रजैया
नहीं बदकते तो हम नुम्हारा राज्य छोड़कर चले आयेंगे और मंदि राजा पर इसका
कोई प्रसर न पहें तो वह प्रयोग्य राजा को गद्दी से उतार कर प्रन्य गुणवान् व्यक्ति
को उस पद पर प्रिक्तिक कर प्रकृती ची। महाभारत में घरणाचारी राजा के यथ
पत्र की भागा दी गई है। वेन इस प्रकार के ध्रमाने राजाओं में से था। तहुण,
मुदास, मुमुक्त, निम प्रजा की प्रकाणांगि का शिकार हुए थे। कौदिल्य ने उत्जा को
प्रजा के रोण में सदेव सावभाग रहने का भावेग दिया था। प्राचीन कान में राजा के
विरुद्ध विद्रीह करना घोर उसमें प्रभावता पांना बहुत कठिन न था। मीर्व धीर धुज्ञ
वंश के धन्तिम ग्रासको तथा राष्ट्रकुट राजा सोकिन्द चतुर्व का बन्त जनता, सामम्ती
भीर मेनापतिमों के विद्रोह हारा ही हुया।

वीमा प्रतिबन्ध ग्राम-प्रवापती का विकास था। इनमें जनता का पूरा ग्रासन मा और ये राजा के स्वेच्छाचार पर पर्यान्त निवन्त्रण रखती थीं। राजा काहें कितने ही सनमाने कर क्यों ने लगा है, उसे बड़ी कर मिन गढ़ते थे जिन्हें प्राम-समाएं क्यून करके देने को तैयार हो। इन्हें न्याय के भी पर्यान्त व्यवसार थे। प्रतः राजा इस क्षेत्र में भी मनमानी नहीं कर गतवा वा। 'द्राम और नगर सन्थाएं बहुत खंधी में छोटे-छोटे प्रजावन्त्र ही के, जिनमें जनता की इच्छा के समुमार शासन हीता था। 'मतः राजा गढ़ि सन्यापारी होता की भी उसका प्रमान राजपानी तक ही सीमित रहता था।

इन प्रतिबन्धों से प्राचीन मारत को राजवन्त्र के दुर्शारणाम बहुत कम भोगने गई। सध्य युग में जनवा जब प्रपने राजनीतिक स्विधकारों के लिए जामकत नहीं रही, तभी राजाओं को मनगानी करने का भीका मिला। सामान्यतः प्राचीन राजवन्त्र सीकेहित का उच्च भादर्श स्रपनाने के कारण जनता के लिए हितकर ही सिद्ध हुए।

#### प्रजातन्त्र

प्राचीन वाल में राजतन्त्र के साथ-गाय दैदिक युग से गुन्त युग तक भारत में प्रज्ञाननों या गणतन्त्रों का मस्तित्व बना रहा। उत्तर दैदिक युग में उत्तरकुष तथा उत्तरमद देशों की वालत-प्रणाली वैरान्य प्रवात राजाति कहाता है कि संयुक्त प्रान्त के गोरखपुर जिले भीर उत्तरी विहार के प्रदेशों में छठी श ॰ ई० पू० में दम गणराज्य में । ५०० ई० पू० में ४०० ई० तक गंजाब और सिन्य में गणराज्यों का बोल-वाला था। इन्होंने चीची छ० ई० पू० में सिकन्दर का उटकर मुकाबला किया; बाद में, यकों भीर बुदालों का प्रतिरोध करते रहे। भारत में विदेशियों के शासन का भन्त करते का बहुत ववा खेन इन्हों को है। मही प्रधान गणतन्त्रों का संविधन परिचम विया जायना।

थीत साहित्य के गणतम्ब-बीड साहित्य में दस गणतन्त्रों का उल्लेख है कविलवस्तु के शावय, बस्लकरण के युक्ती, केसपुत्र के कालाम, ससुमार के भग्न, रामगाम के कोलिय, पावा तथा कृषीनारा के मस्त, पिञ्जी वन के मोरिय, मिथिना के विदेह भौर वैशाली के लिच्छवि । इनमें भग्य, बुली, कोलिय और मोरिय गणतन्त्र साधुनिक वहचीलों से बाविक बड़े थे । इनमें बाविक प्रसिद्ध शायन, मत्म, लिच्छनि बाँद विदेह वें । इस सबमें बालव राज्य सबसे छोटा बीर गोरनापुर जिले में अवस्थित था । इसी में भगवान बुख हुए थे। इससे पूर्व में पटना तक मल्लों का राज्य काफी बिस्तीर्स था, क्लो प्रसिद्ध केन्द्र कुलीनगर (गोरसपुर में कुणीनारा) धीर पावा (जि॰ पटना) ये । कुशीनगर भगवाम् बुद्ध की तथा पावा वर्षमान महावीर की निर्वाण-मूमि थी । इनमें पूर्व में लिच्छनि सौर विदेश गणतन्त थे। निच्छनियों की राजधानी वैसासी (बसाव जि॰ मृजफ्करपुर) थी और विदेह की मिनिसा । इनमें से ग्रीमकांस गणतन्त्र बुद के जीवन-कान में बने रहे, किन्तु शर्न-गर्नः शक्तिशाली पढ़ोशी राज्यों द्वारा इनका यस्तित्व मिटने लगा । मगा का साम्राज्य इनके लिए सबसे ददा वतरा वा । पाल-रबा के लिए गणतन्त्र संयुक्तसंघ बनाते लगे। लिच्छवि कभी गलों से मिलते में बीर कमी विदेहों ने । दुव के समय लिच्छवि बीर विदेही के संघ में बाठ गणतन्त्र सान्मितित थे। मह संब उस समय बन्जि लाम से प्रसिद्ध वा। समय का राजा वजावमन् इसे जीतना बाहता था । उसने इनके जीतने का उपाय पूछने के लिए मनना सन्ती वर्षकार भगवान् बुद्ध की सेवा में भेजा। बुद्ध का कहना था कि वस तक वज्बी मिसकर वपनी समाएं करते रहेंथे, संगठित होकर राज-कार्य करेंसे, प्राचीन रिविन

रिवाजों का पालन करेंगे, वृद्ध पुरुषों की सम्मित का धादर करते रहेंगे, तब तक बन्नी लोगों के पतन की धार्यका नहीं करती लाहिए। धजातपात्र ने धनमें कुटतीति-हुमल मन्त्री से बिज्जमों में पूट इलवा दी धौर बिहार के सबसे धिवतसाली गणतन्त्र की धपने सधीन कर लिया। १०० ई० पू० तक बाकी सब गणतन्त्र भी मगद साझान्य का धंग बन गए। तिन्छिवियों की गद्धिप इस समय मगय के धागे नतमत्त्रक होना पढ़ा, किस्तु २०० ई० पू० तक वे फिर स्वतन्त्र हो गए। वौथी ग० ई० में वह राज्य धरानत धिवासाली था धौर गुप्त साझान्य की स्थापना करने वाले चन्द्रपुप्त ने इसकी कुमारदेवी से परिणय करके धपने बंश का उत्कर्ष किया। वैदाहिक म्म्बन्थ से यह राज्य गुप्त साझान्य का धम बन गया।

### पंजाब के गणराज्य

बीधेय-४०० ई० पूर्व से ४०० ई० तक पंजाब सीर सिन्ध में नणतन्त्रों की प्रधानता थीं । यहाँ केवल प्रधान गणतन्त्रों का ही संक्षिप्त परिचय दिया जामगा । थीपेय सीन गणसन्त्रों का याधिसवाली संघ या। इसकी मुद्राबों से यह जात होता है कि इसका विस्तार पूर्व में महारनपुर से पश्चिम में बहावलपुर तक, उत्तर पश्चिम में खुषियाना में दक्षिण में दिल्ली तक रहा होगा । इस प्रकार इसमें वर्तमान पूर्वी पनाब का काफी बड़ा हिस्सा भाता था । योपेय उस समय के उत्कृष्ट योढ़ा ये घोर धपनी बीरता के लिए विकास में । देवताओं के सेनापति कालिकेय को वे अपना कुलदेवता मानते थे। इन पंत्राबी बीरों के पराक्रम की कथा जब सिकन्दर के सैनिकों ने सुनी सो उनके दिल दहत गए, उन्होंने बागे बढ़ने से इन्कार किया । निकन्दर को विवध होकर जीटना पड़ा। पहली म र ६० में इस गण को कुशाओं ने जीता, किन्तु स्वतत्त्रता-भ्रेमी बौधियों को ने देर तक अपने अधीन नहीं रच सके। "दूसरी शाव ईव के उत्तरार्थ में 'अपने पराजन के लिए समस्त अजियों में बारगण' इन बीरों ने फिर सिर उठायां धीर २२५ ई० तक बन्होंने न केवल अपनी सोई हुई स्वतन्त्रता पुनः धाप्त की, किन्तु कृशाण साम्राज्य को ऐसा धकका दिया, जिससे वह फिर न सँभल सका।" ३५० ई० तक यह मगतन्त्र बना रहा। बहाबलपुर के जोहिन इन्हीं भोषेगों के वंशव माने जाते हैं।

कुणिन्द तथा मह-वह संनवतः वालन्यर हाथे में था। इसका पुराना नाम विवर्त्त जनगढ था, बाद में इसे 'कुणिन्द' कहा जाने सगा। यह राज्य दूसरी श॰ ६० तक बर्तमान था, कुशाओं को भारत से अदेइने में इसने यीधेयों को दही सहायता थी थी। रावी, जनाब, हाबे के उपराने हिस्सों में महीं का शक्तिशाली राज्य था। ये संभयतः कठों से भिन्न न में। इन्होंने सिकन्दर के सम्मुख सत्तमस्तक हो प्राण-रवा को धनमानजनक समस्त युद्ध में सहकर भर बाना ही श्रेयस्कर समस्ता। इनकी राजधानी स्थानकोट भी। मालव और सुदक्त— वेहलम भीर रावी के संगम के तीचे रावी के दोनी तटी पर मालव सग का राज्य था और उसके पूर्व में इनके साथ मिला हुआ सुदबी का संघराष्ट्र था। ये थोनी परयन्त स्वतन्त्रता-प्रेमी और अहान जातियां थी। सिकत्यर का सामना करने के लिए इन्होंने संयुक्त बोजना बनाई भी किन्तु दोनों की सेनाएं मिलने से पहले निकन्दर मालवों पर टूट पड़ा। मालवों के एक लाख लड़ाक थोरों के मुनानियों से जम कर लाहा लिया, सिकन्दर एक वर्ष के घाव से मरते-मरते बचा। सिकन्दर के संकट से उन्होंने एकता का पाठ पड़ा और मालव और शुद्धक संघ की एकता कई मताब्दियों तक बनी रही। १०० ई० पू० के लगभग मालव पंजाब से निकलकर मजमेर-वित्तीड टोंक के प्रदेश में बसे और फिर यहां से मालवा कहा जाता है। १४० ई० के लगभग शकों ने उन्हें परास्त किया किन्तु २२५ ई० तक वे पुन: स्वतन्त्र हो गए। इनके सिक्कों पर किसी राजा का नाम न होकर 'मालवों की जम' का नेत्र उन्होंस्त्र मिलता है।

शिवि धीर धम्बरुठ—मालवों के पढ़ोस में वर्तमान घोरकोट (पश्चिमी पंजान) के पास शिवि गणतन्त्र था धीर खुड़कों के पड़ोस में धम्बष्ठ । इन दोनों से बिना लड़े विकन्दर की धाषीनता मान जो थी । बिवि १०० ६० पू० तक राजपूताने में चित्तीह के पास माध्यमिका नगरी में जा बसे थे ।

आनुं नायन — प्रापुतिन प्रागरा-जमपुर प्रदेश में २०० ई० पू० से ४०० ई० तक यह गणतन्व विद्यमान था। इनकी मुद्राधों पर 'म्राजुं नायनों की अय' का तेल मिनता है। ये ध्यमा उद्भव संसवतः, महाभारत के असिद्ध पाण्डव प्रजुंत से मानते थे। इनके प्रतिरिक्त द्वारिका में धन्यक — वृष्टियमों का भी एक गणतन्व था। श्रीकृष्ण इसके प्रधान नेता थे।

### गणतन्त्रों की कार्य-प्रणाली

गणतन्त्रों का भारा राज्य-कार्य उनके समा-गृहों या सन्वायारों में होता था। शासन का सबोक्च धांधकार केन्द्रीय समिति के हाथ में था। योगेयों को समिति में पांच हुआर तथा जिच्छितियों की समिति में ७,७०७ सदस्व थे। रोम की धार्राम्थक सीनेट की भीति वे सदस्य कुलीन वर्ग के होते थे, वंश-गरन्यरा हारा समिति में बैठने के धांधकारों थे। सरकार पर केन्द्रीय समिति का पूरा नियन्त्रण था। मामिति के सदस्य राज्य की लरी-चोटी धानोधना जूब करते थे। सन्वक वृष्णि मंघ के तेता भीइच्य ने नारद से जिकायत को भी कि मुक्ते धालोककों के कटू वचन सुनने धौर कहने पढ़ते हैं। यर्तमान पुन की भीति इनमें पार्टीबार्जी धौर दलवन्दियों काफी होती थीं। बौद धन्यों से जात होता है कि समिति में प्रस्ताव धावकन की तरह तीत बार पेस होने के बाद पास होता था, मत्यगमा का काम्ये सलाकाग्राहक नामक धावकारों।

करता या । विवादास्पद प्रश्नों के लिए उदाहिका या निवासित समिति बनाई काती यो । प्रायः सभी निर्माय बहुमत से किये जाते थे ।

प्राचीन गणतन्त्रों ने भारत के सांस्कृतिक विकास में बड़ा महत्वपूर्ण भाग किया। इसके स्वतन्त्र वातावरण में स्वाधीन तस्विचलत्त्र ने बड़ी उन्तित की। श्रीकृष्ण, दुउ भीर महाधीर की गणतन्त्रों ने जन्म दिया। उपनिषदों के एवं बीढ तथा बैन दर्शनों के विकास में इन्होंने वया भाग तिया। इन राज्यों की उत्कट देश-भांका प्राचीन समतन्त्रों में कहीं दिखाई देती, इन्होंने राजाओं की संपेक्षा सिकन्दर का सिक सफलतापूर्वक सामना किया। गणतन्त्रों में इकि, व्यापार और वाणिक्य की मी बड़ी उन्तित हुई। इसमें कोई संदेह नहीं कि वैयक्तिक राष्ट्रीय विकास की दृष्टि से व राजतन्त्रों के समान महत्त्वपूर्ण थे। इन्होंने विदेशी साफान्ताओं को देश में भगाया, जब तक ये बने रहे, भारत उन्नीत करता रही।

इनके बन्त का कारण थीं जायसवाल के मत में गुप्तों की साम्राज्यवादी नीति भी किन्तु जिन गणतन्त्रों ने सिकन्दर का तथा भीयें भीर कुशाण सामान्त्रों का सफलता-पूर्वक प्रतिरोध किया वे गुन्तीं हारा केंस् पराभृत हुए ? गुन्तों ने उसकी प्रान्तरिक स्वतन्त्रता में हस्तक्षेप नहीं किया, भवा उनका भाषाज्यवाद उनके लिए पातक नहीं हो सकता । बारतविक कारण सणतन्त्रों को जनता में स्वतन्त्रता के लिए जामरूक म रहना, सपने नेताओं की राजकीय उपाधियों, राजसी ठाठ-बाट और बानुबंधिक पर धारण करने से न रोकना था। गणतन्त्रों की एक बड़ी कमजोरी पारस्परिक दलवन्त्री धीर फट यो । इसमें संगठन धीर एकता वा अमान था । उनका जातीय धर्मिमान इसमें अवरंत्त बायह था । उनकी दृष्टि भंगुनित भी । व्यानी स्वतन्त्रता पर संकट धाने के समय वे प्राणों की घाहति देने की तैयार रहते थे किन्तु सिकन्दर, शकों था कुछाणी का सामना करने के लिए पंजाब, सिल्य और राजपुताने के मणतन्त्रों में एक होकर विमान उत्तर-परिचम राज्य-मंत्र धनाने की कल्पना उनके मन में न या सकी। चिरेशी बायमणों का सफल असिरीय मीर्च चीर कुत सम्राटों द्वारा भी हो सका ! चलः मणतन्त्र लोकप्रिय न रहे । उपमुंबत बारणों से ये समाप्त हो गए । बाल प्राचीन मणतन्त्र नवीन भारतीय गणराज्य के पथ-प्रवर्शन के लिए महस्वपूर्ण शिक्षाएँ दे रहें हैं बीर इनकी भली-भाति हुदर्यगम करने में ही हजारा करवाण है।

# भारतीय कला

### मारतीय कला की विशेषताएँ

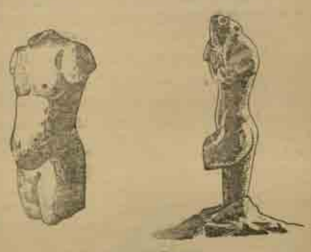
१. भाव-व्यंत्रता की प्रधानता-मारतीय कता अपनी कविषय विशेषताची के कारण अन्य देशों को कलाओं से मौलिक रूप से भित्त है। इसका मर्म सममते के लिए इनका परिवान प्रापत्मक है। उसकी पहुंची विदेवता भाव-व्यवना की प्रधानता है। कता बाकृति, प्रतिकृति और पश्चिम्यनित पर मृत देने वे प्रायः तीन वहे हिस्सों में विभवत की बासी है। जिस कला का उद्देश्य मुक्त कर से सीन्दर्यमधी आकृतियाँ क्नाना होता है, वह धाकृति-प्रधान (Formal) वहलाती है। जिसमें रमणीय प्राप्त-तिता घटनाओं बोर मानवीय क्यों की समामें प्रतिकृति धनाकर उन्हें सर्वेद के लिए स्मरणीय बना दिया जाता है , वह अविकृति-प्रधान (Representative) होती है भीर जिसमें किसी अमुर्व भाव की अलाहमक कृति हारा व्यक्तिकाता किया लाग तह प्रमिन्यन्ति-प्रचान (Expressive) कला कही वाली है। बीजियों में बहुते प्रकार पर परिष्य प्यान दिया, उनकी कृष्टिमां देशले हो हम उनके मील्टर्म की प्रशंसा सरने जनते हैं। मुनानी तथा पश्चिम की साधुनिक कथा आंत्रशांत-प्रधान है, उसमें नुर-नारी के बादसे रमणीय कर को ह-बह येसे ही परपर में शोदने नवा विजयट पर संजित करने का सफल और मराहशीय प्रमास किया गया है। यहनी दृष्टि में ही प्रमुखी कता-कृतियां प्रेयक को धपनी धंगसीरध्य-प्रधान यवार्धभादी रमणीयता से प्रभावित कर लेती हैं। किन्तु भारतीय रचनाओं में ऐसी बात नहीं है, जनमें बाध मौन्दर्य विकान के बजाय सास्तरिक भागों के सकत को बहुत महत्त दिया गया है। इसके बातुरी बाद्वय की धोर नहीं, किना धनास्त्रल के धामेखन की धोर धांपन क्यान दिया जाता है। भारतीय कमाकारी ने भगवान् वृत्व के बंद-प्रत्यंव-गरुन, मीय-गीवयो के मुख्य निवण, मजनीदार भूजाओं के अकत भी वर्षेक्षा उनके मुज-मण्डल पर नियांण और समाधि के दिव्य भानन्द को अपनित सरने में बाधिक हस्तकीवल प्रदक्षित किया है। भारतीय गमा में प्रतिकृति-मूलक कृतियों का सर्वया धनाव हो, सो बात महीं। किन्तु प्रवानता भाव-ध्यंत्रना की ही रही है। काव्य की भाँति कता की भारता भी 'रस' ही मानी नाती थी। रस की महिस्सक्ति ही कता का चरम तक्त वा। इसके प्रभाव में यूनानी तथा परिचमी बला विलाकर्षक होते हुए भी विष्णाम सीर निर्जीव है, भारतीय कला कई बार उतनी यथायं और नयनामिसम न होते हुए भी प्राणवान और मजीव है।

२. धर्म तस्त्र की मुख्यता-दूसरी विशेषता भारतीय कता में धर्म तस्त्र की प्रधानता है। प्राचीन काल में कला धर्म की चेरी थी, इसके सभी धर्मों का विकास वर्ष के साक्षय से हुया। मृतिकारों ने प्रधान रूप से महात्मा बुड तथा पौराधिक देवी-देवताओं की मुतिया बनाई, वास्तु कवा का विकास स्तूपों, विहारों भीर मन्दिरी हारा हुया, विश्व कला का प्रधान विषय धारिक घटनाएँ थीं । भारत में कला कला के लिए मही, जिल्ह बातमस्य हम के साक्षारकार या उसे परम तत्त्व की बोर उन्मुसी-करण के लिए भी। भारतीय कलाकारों के अनुसार विषयोपशीय में प्रवृत्त कराने बासी कला कता नहीं है, बिससे धात्मा परम तत्व में तीन हो, वही श्रेष्ठ कता है। मृतिकला का मधान ध्येम उपामकों के हित के लिए भगवात की प्रतिमा बनाना वा (सामकानां हितापाँच ब्रह्मणां रूपकल्यतम्) । यही हाल प्रत्य कलायीं का ना । किन्तु भगवान प्रसीम, प्रपश्मिय और धनन्त है, इनकी सान्त प्रतिमा की वन सकती है। अतः मृति केवल उनको प्रतीक है। भगवान् के विविध रूप है, प्रतः उनके प्रतीक भी विभिन्न होंगे। भारतीय कला इस प्रतीकात्मकता (Symbolism) से प्रीत-प्रीत है। कलाकारों का प्रधान ध्येय निवृत् दार्शनिक तस्त्रों को मुर्वे कर प्रदान करना था। इसीसिए इनके बारे में यह कहा जाता है कि वे गहते धर्मवेला और दार्शनिक वे और बाद में कलाकार । उनका प्रधान उद्देश्य सुरुम धार्मिक भावनाओं को स्पृत रूप देना था । उन्होंने मुन्दर कलाकृतियों का निर्माण किया, किन्तु आध्यात्मिक सत्य की समिल्लांकत के लिए हो। मध्य गुन के मुरोपीय कलाकारों की आहि आरतीय विक्तियों ने जो इस बनाया, प्रायः महित भाव ने चतुप्राणित होकर ही । चजनता मादि के विमों के निर्माता वहां रहने वाले बीट भिन्नु थे। उन्हें राजामों को प्रस्ता करते के लिए या धमना पेट भरते के लिए नहीं, किन्तु अपने चैटवीं और विहासी की समझ्य करने के लिए कसारमक मध्य करनी थी।

३. अनामता— भारतीय कला की तीनरी विदेशता प्रनामता है। कहा जाता है कि नाम कीर शोकँपना की भारता महापुरुषों की अनितम दुवंतता होती है है किन्तु प्रविज्ञास भारतीय कलाकार इसके मुक्त थे। उन्होंने विज्ञों या मुतियों वर भारते नाम की अरेका कित की काकरता से प्रमार होता वेयर कर समझा। नाम तो वही विधा जाता है, नहीं भारताभिक्षिण और विशासन की भाषना प्रवत्त तो। उनका उद्देश्य तो वागोनिक तथा वाभिक भारताशों की, तथा भगवान की महिमा की धरिक्षणा भी, अरा उनमें नाम प्रवास की बांधिक अर्थना भी, अरा उनमें नाम प्रवास प्रोह नाम तोण था। यहां कारण है कि सक्षणा जैसे प्रसिद्ध पुतासन्तियों के निर्माणकों के निर्माणकों के नाम हमें जाता नहीं है।

विकास्तिग्रंस्य सम्भोगं सा कला न कला मता ।
 वीयते परमानन्ते यसामा सा परा कला ॥

भारतीय कलाओं का विकास—सब आरंतीय कलाओं का पून वेद माना बाता है किन्तु बीदक युन की मूर्ति, चित्र, बास्तु ग्रादि कलाओं के कोई आचीन प्रवेशय नहीं मिलते। इसका प्रधान कारण यह है कि उस समय इमारते, मन्दिर, मूर्तिया प्रामः जकता की बनी होती भी, भारत के मार्थ जलवायु भीर धीमक के प्रभाव से इनका बीई निशान नहीं बचा। आरतीय कमा के प्रारम्भिक इतिहास पर भन्यकार का पर्दा पड़ा हुआ है। यह पहली बार ईसा से २,७०० वर्ष पूर्व मीड ज्वीदनी



बारमा के वो स्थाप





- 8

मोतिनारेकी की मंदर

में शबा दूसरी बार प्रसंदे २,४०० वर्ष माप नीमरी गर दें० पूर्व में सबीक के समय उठता है। दोती काली को कथा सम्पन्त बोद है। उसने कला समेंओं को विस्तव में डाल दिया है। मोहेज्जीहरी का क्रेंक करुद वाला वैल तथा पत्य पछु इतने सुन्दर हैं कि मार्शन के प्राची में उनकी कमा को किसी भी उरह प्रारम्भिक नहीं कहा जा सकता। हहणा की दी मृतियों देशकर तो वे इतने विस्मित हुए थे कि उन्हें गहते यह विश्वाम ही नहीं हुया कि ये मृतियों प्रागैतिहासिक काल की हो सकती है। इनकी सर्वन उतनी सुन्दर है कि पुरानी दुनिया में मुनानी पुन से पहले वैती रचना घन्या कहीं नहीं पाई जाती। जीवीस धताबिदयों के धन्तकार के बाद हमें किर मीप पुन में भारतीन कला घटनत परिणक धीर विकतित कम में दिलाई देती है। सबीक स्तरम के बीव पर बन सिंह उस समा भी कता की दृष्टि से वेबोंड हैं। मीचे युन से ही मृति तथा बाल्य कला के उपाहरण प्रभूद माता में उपलब्ध होते हैं। यत इस युग से प्रतीक काल के कला-प्रस्थत्वी विकास पर सिंहरत प्रकाश हाता आया।

## मौर्व युग

भारतीय कलायों का विस्तृत इतिहास समाद समीक वे समय से उपसब्ध होता है। उसने बोद धर्म धरीकार धरने के बाद देश में कला की पूरा बीत्साहन दिया, धर्म-प्रचार के लिए बहुत यथिक स्मारक सन्याये। बौद धर्मुश्रुति के धर्मुश्रार



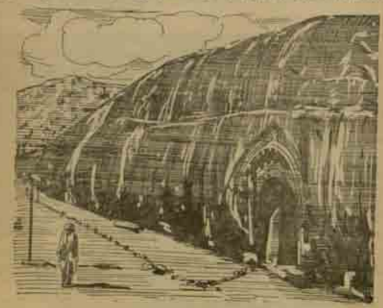
मांची था साम

उसे ६४ इनार स्पूप बनाने का श्रेम दिया जाता है। वर्तमान समय में उसके उपलब्ध स्थारकों को चार भागों में बौटा जाता है (१) स्पूप (२) स्तरम (३) गुहाएँ (४) राज-आधार। स्मूच-महात्मा बुढ की पवित्र वालु (भस्म) पर तथा उनके सम्पर्क से पवित्र स्थानों पर स्तूमों का निर्माण किया जाता था। स्तूम उन्हें कहीरे के प्राकार का पत्थरों या इंटों का ठीस गुम्बद होता था। 'वैधिक काल से 'श्रम' थो (बिना जनाने या जलाकर) तोपकर जो सूदा बनाने की नीति कभी प्राप्ती थी, यह उसी का विविद्य विकास-मात्र था।" प्राचीन स्तूमों से मौर्यस्तूमों में यह विकायता थी कि क्रममें सुरक्षा के लिए चौलु ही बाड लगा दी जाती थी, सादरार्थ एक छत्र भी उन्पर स्थापित किया जाता था, जारों भीर के वैरे की प्रदक्षिणा पत्र का कप दिया जाता था और इस धैर में बारों दियाओं में चार लोगण या हार बनाये जाते थे। पहले कहा का जूना है कि बौढ परस्परा के धनुसार अलीक ने दर हजार स्तूप बनवाये, उसके भी भी वर्ष बार सुपान काल ने भारत-अमण करते हुए उसके सैकड़ों स्तूप इस देश में देशे। वर्षमान समय में इसका सर्वोत्तम स्मारक सांची का स्तूप है। इसके बोरण तो यू में कुन है, किन्तु मूल स्तूप हमी युम का है।

स्तम्म विल्ली, सारनाम, सुनासकरपुर, सम्पारन ने तीन गांची, चीम्मनदेई (बुद्ध की जन्मगृमि लुम्बिनी यन) तथा सांची प्रादि स्थानों में पांचे जाते हैं। ये सब चुनार के साल परवर के अने हुए हैं और इनके दो भाग है (१) लाट या प्रधान दश्हाबार हिस्सा (२) स्तम्मगीर्थं या परगहा । समुची लाट घोर समुचा परगहा एकाश्मीय या एक ही पत्थर से तरावा हुवा है। डोनों पर ऐसी घोष (पालिया) है जिस पर से भांस भी किसलती है। र,२०० वर्ष बीत जाने पर भी ऐसा प्रतीत होता है कि यह पालिय सभी भी गई है, दिल्ली गाने स्तम्ब पर देखिया पालिय के कारण दतनी चमक है कि धर्मक उसे बातु का समभते रहे हैं। सबहमी शती में टोम बोल्सिट में तथा क्लीसवी धती में विवाद हेवर से इसे पीतल का गया हुआ। समभा था। यह धीप था पालिस भारत की प्रस्तर कला की ऐसी विशेषता है जो दुनिया में अन्यत्र कहीं नहीं मिलती । इसकी प्रक्रिया अब तक प्रतात है और यह प्रयोग के पीत सम्प्रति के बाद से भारत से कुल हो बाती है। लाट गोल भीर नीचे ज्यर तर चडावे-ज्ञारवार है। इस दृष्टि से बम्पारन के मीरिया गन्दगढ़ भी लाट ग्रम्से मुन्दर हैं, मीने उनका व्यास देश्हें इंच हैं भीर करार २२) इंच। नाटों की कंचाई तीस से पानीस पुट सक और भार १,३४० मन (४० टन) तन है। इन भीमनाव एकावर्गीय स्तम्मी की गहाई, सान से धपने ठियाने तक बलाई, इन स्थानों पर इसका सड़ा करना घोर इन पर परमहीं का ठीक-ठीक बैठाना इस बात का प्रमाण है कि सजीवपुगीन विद्या और वंगोनियर कारीमरी में किसी बना देश के विलियों में कम नहीं हैं। इन नारी के मीर्ष मा परमही पर भीर्व मृति कला सपने उत्तरह हुए में मिनती है। इन कर कर हाथी, बैंस या भी दे की मूर्तियों बनी होती हैं । इनमें मारनाम का शीर्ष सर्वयंग्ड हैं । इसे कला-मर्नेही ने भारत में यद एक खोजी गई इस देन की वस्तुओं ने सर्वोत्तम बतामा है। महात्मा बुद के पर्भेचक प्रवर्तन के स्थान पर इस स्तरम को लड़ा किया

सया था। इसके थीमें पर चार सिहीं की मृतियां है और उनके बीने बारों विमायों
में चार पहिंगे धर्म-चक-प्रवर्तन के मुचक हैं। पहले इन सिहीं पर भी एक बड़ा धर्मकक था। "सिह पीठ से पीठ सटायें चारों विशामों की भीर दृढ़ता से बैठे हैं।
क्लाकी माकृति मन्दा, दर्शनीय थीर मीरवपूर्ण है, बिससे करपना भीर भारतिकता
का मुन्दर सिम्मश्रण है। उनके महीने अंग-प्रत्यंग समिविमकत है भीर में बड़ी
सफाई से यह पए हैं। उनकी फहराती हुई लहरदार केसर का एक-एक बाल बड़ी
मुक्तता भीर चारता से दिखामा गया है। इनसे इतनी नवीनता है कि से
आज के बने प्रतीत होते हैं।" इन मृतियों की कलानियों ने मुक्त-कठ से प्रशास की
है। स्मिय ने लिखा है कि संसार के किसी भी देश की प्राचीन पशु-मृतियों में इस
सुन्दर कृति से उत्कृष्ट या एक टक्कर की चीज पाना धसम्भव है। सर बान
सामिन के शब्दों में "मैती एवं निर्माण-पद्मित की दृष्टि से य भारत हारा समूत
मुन्दरतम मृतियों है भीर प्राचीन जगत में इस प्रकार भी कोई बस्तु मही जो इनसे
बबकर हो।" भारत ने स्वतन्त्रता प्रान्त करने के बाद इन्हों मृतियों को प्रथम राजचिन्न बनाया। रामगुरवा (जि॰ चम्पारन) के स्वरमान्यों पर बनी वृपसृति बढ़ी
धनीव भीर भोजस्वों है।

पुहाएँ - अशोक तथा उसके भीच दशरण ने जिल्लामें के निवास के लिये युहा-युहीं की सुरकाया था। ऐसी युहाएँ समा के १६ मीन उत्तर में बराबर नामक स्थान



सरावर (विक सवा) में कारोंक की बनवाजी जीनसामध्ये की शुक्रा

थर मिली है। में बहुत ही कहे तेलिया पत्यर (Gacian) से न केवल मनीरथ परिश्रम से काटी गई हैं अपितु पुटाई या बच्चलेप द्वारा शीधे को आंति चमकाई भी नई हैं। सही बुरानी औप की कला अपनी पराकाष्ट्रा तक पहुँची हुई है।

प्रासाद—पार्टालपुत्र में अशोक ने बहुत ही भव्य राज-प्रासाद बनवाए। में सात-बाट ग्रांतियों तन बने रहे। पांचवीं धंती में फाहियान ने इनके निर्माण-कौशत की प्रश्नेसा करते हुए निष्ठा था कि ये मनुष्यों के बनाने हुए नहीं हो पकते, इनकी रचना देवताओं ने की है। सम्बद्धतः ये महल लकड़ी के थे, घतः खुदाई में इनके अम्मावशियों के प्रतिरिक्त कुछ नहीं मिला।

### सातवाहन युग

मौर्यों के पतन से मुप्तों के उदय एक की गांच शतियाँ भारतीय कला के दितिहास में बहुत महत्त्वपूर्ण है। इस समय सांची, भारहुत, मुद्ध गया, पात्यार, मचूरा स्था धमरावती धीर नागानुं नीकींगा में विभिन्न प्रकार की कता-वीलियों का विकास हुमा। इतमें पहली तीन तो प्रमानतः धुंगकाल (१ मर दें० पू०—३० दंं०) में सबद है धीर के कुपान-मातवाहन (पू०—३०० दंं०) से। इस दोनो कालों की एक धड़ी भेवक विशेषता यह है कि पहले काल में बुद की कोई प्रतिमा या मूर्ति नहीं बनी, उन्हें सर्वय करण, छत्र, पादका, धमंचक, धासन, कमल या स्वित्तिक के मैंकेंद्र से प्रकट किया गया। किन्तु दूसरे काल में इनकी मूर्तियों कुत्र बनने लगी। दूसरों विशेषता यह है कि भारहुत, सीची धीर बुद बनके मुर्तियों कुत्र बनने लगी। दूसरों विशेषता यह है कि भारहुत, सीची धीर बुद बनों के कलाकारों का विषय बचीर विशेष हैं। इनका उद्देश स्त्रों की धनंडत करना है किन्तु मूर्तियों धार्मिक ने होकर वयावे-वाको, प्रावृत्तिक धीर ऐस्ट्रियन हैं। इनमें धमंत्रक की प्रधानता नहीं, किन्तु बाक-बीवन का मन्या प्रतिविक्त है। यह कता बीद्य धमें की धानद्यकताधी के घनुमार बदला हुमा स्था है।

भारहृत में एक विशास स्तृत की रचना हुई। युआंभावमा मह स्तृत विश्वस्त हो चका है। किन्तु दसे पर विशास स्तृत की रचना हुई। युआंभावमा मह स्तृत विश्वस्त हो चका है। किन्तु दसे परने वाणी तरवर की बाढ़ी (विष्टतियों) का कृत भाग धीर उसका एक सीरण कालकरा के भारतीय समझावम में नुरक्षित है। उसने भारतीय काल में एक नई प्रयूक्ति को सूचना मिलती है। धारी कालोंग बीड़-कला बहुत साढ़ी थी, वसमें प्रयूक्तियों की प्रयानता थीं, किन्तु नई बना में युज के जीवन से सम्बन्ध रचति वाल दस्यों को परवर में तराहा जाने लगा। भारहृत की परवर की बाद ऐसे ही मृति-जिल्ल में धलकूत है। इसमें धाया दर्जन से बुद्ध के बहिल से सबढ़ ऐतिहासिक सूचन है धीर वालीय के सममा बातक कवाओं का धक्त है। धनेक द्वयों के सीव मृति का विषय सिका हुमा है। पहले प्रकार के द्वयों में बेतवन का दान विशेष स्थ से वालेकनीय है। भारहृत कला में पश्चनिक्षणी, सामराज बीर बानवरों की मृतियां से वालेकनीय है। भारहृत कला में पश्चनिक्षणी, सामराज बीर बानवरों की मृतियां

मही सबीद और स्वामाविक है। इसमें केवल मिलत भाव के ही नहीं प्रियंत हाल्य रन के भी मनेक चित्र है। जातक दृश्यों में बन्दरों की लीताएँ है। एक स्थान दर बन्दरों का दल एक हाथी को याज-याजे से लिए आ रहा है। एक बह दृश्य भी कम हैंसी का नहीं है, जिलमें एक मतुष्य का बात हाजी हारा चींक जाने वाले एक वह नारी संप्रीत से दलावा जा रहा है। मारहत के चित्र हमारे प्राचीन भारत के मानोद-प्रमोदपूरों लोध-बीवन का बास्तविक दिन्यर्थन कराते हैं, उनमें प्रमोदणों के दुःण भीर निराणाबाद की हल्की-सी भारक भी नहीं है। कला की दृष्टि से, मारहत की मानवीय मृतियों भाकार और भागत में दोषपूर्ण हैं, उनमें चपदापन हैं, किन्तु समग्र वस में वे सरकालीन पामिक विश्वास, पहनावे मादि पर मुखर प्रवाह जानती हैं।

कुद गया के प्रतिद्ध पन्दिर के कारों धोर एक छोटी बाद है। यह संमक्तः पहली घ० हैं। पूर को है। इस पर वर्त कमलों धीर प्राक्षियों के अलंकरण भारतृत जैसे हैं: किन्तु उसकी घरेला प्रिक सुन्दर हैं धीर यह सूचित करते हैं कि इस समय तक कला काफी उन्तत हो चुकों थी।

सोबो-यह यह गया से भी पवित्र उत्क्रव्ह विश्वपाना का डोन्य है । इसमें तोन बड़े स्तुप है और सीमास्ययश काल के ऋर बापात होने पर भी काफी अच्छी सवस्या में हैं। प्रशोजनातीन प्रधान स्तुप के ४४ फीट उसे प्रथं गोलाकार गुम्बद के चारों और मत्यर की बाद है, बर्दाक्षणा के लिए पन है तथा पूर्व, पश्चिम, उत्तर, बक्षिण में बार तोरण या दार हैं। प्रत्येक दार चौदत फुट ऊर्वि दी वर्गाकार स्तम्मी से बना है, इनके अबर बीच में से तिनक कमानादार तीन बरोरियाँ हैं। सांबी में स्तुप भी बेण्टमी हो साबी है, किना बारों तोरण भागहत की मांति बुद्ध-बोबन भी तमा जातक दूजरों को जिक्ति करने बाबी मुलियों ने मलंकत है। बहेरियों पर सिद्ध-हाथी, बर्मभक बल, जिरस्त के चिद्ध है। इनमें विपरीत दिखाओं में गुँह किसे डॉट, िहरन, बैन, मीर, हाथी आधि के जोड़े बड़ी संबाई और वास्तविकता ने बने हैं। ऐसा प्रतीत होता है कि मारा पद्म जगत प्रग्यान बुद की उपायता के लिए उसके पहा है। लम्में के निवले हिस्से ने ब्रार-रखन यहा बने हैं। सम्भा पूरा होने पर बहेरियों का बीम धीने के किए बायर की बोर चौमुले हाथी तथा बीने बने हुए हैं तथा बाहर की प्रोप्त बुधवासिनी यशिनियों या बुखिकाएँ । इनकी आव-भंगी बड़ी मनीरम है। तांची भी मृतियां और विषय भारहत जैसे है; विश्व इनके शिल्यियां ने भारतल के मृतिकारों भी घपेक्षा जिल्ल तथा कलात्मक बलाना में धपिक प्रोहता प्रदक्षित की है, मनुष्यों को विकित्त बासमीं तका भाव-अभियों में अधिक सफाई से दिवास है, इनमें बरत और मुस्पन्ट कर से पापाण में गाँडन कमाओं और आयो को प्रतिविभिन्न करमे का धविक सामध्ये हैं। भारहुट की भौति, यह स्तुप भी उस समय के सीक जीवन और संस्कृति का विश्व-कोश है।

सबुरा शैलों—समुत्ता महालीचे, ब्यापारिक केन्द्र तथा बुसाला की राजधानी होने से ईसा की पहली सर्विमों में कथा का एक महान् केन्द्र था। युभकाल में सहरे भारहुत की लोक-कता तथा मांची की उत्तर सैली साथ-साथ चल रही थी। हुसाय-साल में यह एक हो गई। पुरानी कलाओं में चयटायन सर्थिक था, यह इस वृध में दूर ही गया। किंतु भारहुत के सिमप्राम (motif) धीर धनकरण बने रहे। मधुरा से इस काल भी मलंब्य मृतिमा मिली है, यह उनका धक्षय कीस प्रतीत होता है। में सभी मृतिमा सफंद जिली बाले लाल रवादार परचर को है। मधुरा भैली के पुराने सीर पिल्ली दो वह भाग किये जाते है। पुराने काल को मृतिमा लगमग भारहुत-नैनी भीर काफी धनगढ़ है। किन्तु पिल्ले काल में वे बहुत परिण्यत हो जाते हैं भीर इतमें एक महत्त्वपूरी नवीत्वता युद्ध की प्रतिमा है। दूद की पिला मृतिन्यूनी के विवद सी, विरकात तक उनकी मृति नहीं बनी, भारहुत सीर सौनी में यहों स्विति थी, किन्तु भरत भगवान के दर्शन के लिए छट्टपहा रहे से। वे उनकी मृति चाहते थे। मधुरा के कलाकारों ने उसे प्रस्तुत करके जत-सातारण की प्राक्षाक्षा की पुरा किता। इस की मृति यमने से भारतीय कला में पुणान्तर हो गया, सगली कई सौतयों तक भारतीय विल्ली दूब को मृतिमों शारा इस देश के साध्यात्मिक विचारों की उच्चतम समिन्यक्ति करते रहे।

मान्यार मेली-विश्व समय मधुरा के मृतिकार मगवान बुद्ध की प्रतिमा बना रहें थे, लगभग इसी समय उद्धर पश्चिमी भारत (गत्यार) में कुशाण राजामी के प्रोत्साहत से वहाँ के मूर्तिकार एक विशेष प्रकार की बुद्ध मूर्तियाँ बनाने लगे। ये सब प्रायः काले स्लेट के परचर की या कुछ चुने मसाले की बनी है। इस तका की सुवारी पूर्तियाँ अफगानिस्तान, वर्जाशना, उत्तर परिचमी सीमा प्रात से मिल चुन्नी है, इनका समग्र ४०--३०० ई० तक माना जाता है। बाबीन गान्धार देश में विकसित होने के भारण, इन मृतियों की सीकी की गाल्यार सैनी कहा जाता है। सरसरी तीर से देखने पर इतका सम्बन्ध युनानी कला से अतीत होता है। सतः इते हिन्द-युनानी (Indo-Greek) कता भी कहा बाता है। यूनान को सम्प्रता का मादिलीत समक्षेत्रे वालि बुरोपियन विशाली ने इस भीनी को बसाबारण महत्त्व दिया है, बाज से दो तीन दसक पहले प्राचीन भारत में केतल इसी शैली की बास्तविक कवारमण जैली समना बाता था, यन तक प्रतेश कर्तावियों की यह पारणा है कि समय मारतीय मृतिकला का मूल पहीं है; किन्तु नई सीओं से यह बात असी जॉनि पित हो चुनी है जि इस कैली का सहस्य अत्युक्तिपुर्ता है। इसका परवर्ती कला पर कोई प्रमान नहीं पणा । मान्यार ग्रेमी के मूल तत्त्व भारतीय हैं, इसमें यूनानी मूर्ति कला की वास्त्रविकता और मारतीय कला को भावमय धारपारिमक ग्रामिन्यंत्रमा के समत्वय का प्रयत्न किया गर्धा किल्तु इन योनों के विजातीय होने से यह धमपत हुया धोर वह धाँकी स्वयमेव समाध्य हो गई।

मान्यार सैली की मूलियाँ भपनी कई विशेषताओं के कारण कर पहुचानी बाती है। इनकी पहली विलक्षणता मानव दारीर का बास्तवकादी दृष्टिकीण से संकर है. इसमें संग-अत्यंग और गांस-पेकियों को स्विक मूक्ष्मता और शुद्धता के साथ विकित किया गया है।

दूसरी विशेषता यह है कि मृतियों को मोटे कपड़े पहुनाये गए हैं तथा उनकी सलबर्टे बड़ी मुध्मता से दिखाई गई हैं। इस दीनी भी बुद्ध मृतिमा भारत में प्रस्तव पाई जाने बाली प्रक्रियाओं से बिलकुल जिला है, ये प्राय: बुद्ध या बोधिसस्य की शरीर से विलयुक्त गरे, संग-प्रत्यंग दिलाने वाले भीने या सर्थे पारवर्धक बस्प्री में चित्रित करती है, और उन्हें सादमं मानव के रूप में प्रकित करती है। मुनानियों के लिए मनुष्य और मनुष्य की बृद्धि सभी कुछ थी, उस्होंने देवताओं की भी मानव सप प्रदान निया: वे भारतीय देवतायों में श्रद्धा रसाते थे, उन्होंने इन देवतायों की मानव बना बाला । यही कारण है कि युनानी कला बास्तववादी (Realist) है और भारतीय आदर्शनांशी (Idealiat) । पहली भौतिक है धीर दूसरी आध्यात्मिक । मान्यार शैली में दन दोनों का सांस्मध्यम था। गाल्यार कलाकार की प्रारमा और हदम भारतीय था, वितनु बाह्य अरीर पुनानी या। यह बीली मध्य एविया होती हुई भीन और जावान तक पहेंची तथा इसने उन देशों की कला की प्रभावित किया । यहने यह समभा जाता था कि बुद्ध की पृति शबने पहले इन्हीं कलाकारों ने बनाई। भारतीयीं ने इसका अनुकरण किया । किना अब यह सिद्धांत प्रमान्य हो चका है । हम यहाँ देश चुने हैं कि मतुरा के मूलिकारों ने इसका स्वसन्त गय से विकास किया। दोनों में भारी बन्तर है। बहती प्रवार्धवादी है, उसमें भीतिक गीन्दर्व धीर धगन्मीन्डव पर वाविक ब्यान दिया गया है, दूसरी बादशंतादी है, इसमें शारीरिक रचना की अपेक्षा मुस-मण्डन पर विचय चीरिन दिलाने का प्रविक प्रगतन है।

अवस्थानती संगी—दूसरी या उत्तरार्ध से दक्षिण में इत्या नदी के नियते भाग में वस्थानती (जिल गुन्दर), जगम्यापेट धीर मामार्जुमी बीडा में एक विशिष्ट सीनी का विवास हुया। यमस्थाती में न केवल स्तृत्व की बाद या नेव्हनी संगमस्पर की बी: किरतु सारा गुन्वर देशी पत्थार के खिला-कलकी से बना हुया था। भारहुत भी भीत दक्षणी सारी जार मृतियों से प्रयुक्त थी। किरतु ये बही की मृतियों से कई प्रिट्यों में मिन्स है। इतमें बुद्ध की प्रश्नीकों तथा मृतियों दोनों प्रकार से व्यक्त किया गारा है, बता वह भारहुत भीर शांची तथा महुरा और गारपार-कलाओं जा संगति काल माना जाता है। यही युद्ध भगवान को छ-कः पुट से केवी वही मृतियों यहते ही गारभीर उदामीन भीर नेपाय मान से गारपूर्ण है, यहां वहे वहिन सामतों से मुन्दर पतारी भीर प्रयन्त पार्कीतयों मंदित है, दुरवों में बहुत व्यवस व्यक्त मानतों से मुन्दर पतारी भीर प्रयन्त पार्कीतयों मंदित है। युद्ध के श्रूरण-विक्ष के ग्रूरण बहुत मुन्दर है। सारी बचा अख्ति-भाव से प्रोत-ओत है। युद्ध के श्रूरण-विक्ष के ग्रूरण नत उपासि-कामों का इस्य बहुत मुन्दर है। हास्वरण की भी कमी नहीं है। ऐसा सनुमान है कि

मनत हजार वर्ग फुट में इस प्रकार की मूर्तियां बनी हुई थीं । खलाव्य सामस्या में सर्वेद संगमरमर का यह स्तूग यहून ही मन्य रहा होगा, दुर्भाष्यवस सी बर्ग पहुंचे चूना बनाने के लिए इसका पहुंच बड़ा भाग फूंग दिया गया ।

गुष्टर जिले में ही नागार्जुनी कोंगा नामक स्थान पर एक घन्य स्तूप मिला है। इसका शिल्प समरावती-जैसा उल्हार: नहीं। हुद्ध जन्म का एक सुत्दर दृश्य यहाँ से मिला है। इसकी तथा समरावती की मूर्तियों पर कुछ रोमन प्रभाव है।

सातवाहम पुत्र की वास्तु-कला अधानतः पहाड़ों की चट्टानों में काटो हुई गुहाएँ हैं। इनके काटने की पद्धति तो समीक के समय से चुक हो गई थी, किन्तु उस समय तक में तारे कमरे की, पद्ध दन्हें स्वन्म-विक्तमों तथा मृतियों से खलकत किया जाने तक में तारे कमरे के, पद्ध दन्हें स्वन्म-विक्तमों तथा मृतियों से खलकत किया जाने तथा। में प्रायः वो प्रकार की होती थी, जैत्व और विहार । वैत्य तो उपासना के निष्टु मुन्दर मन्दिर या और विहार भिक्षकों का निवास-व्यान । वैत्य एक धामतानार मन्द्रप मा बड़ा हाल (Hall) होता था, दनमें दोनों धोर दो स्वन्म-विक्तमों और धन्दर सर्वेशनाकार विदे पर एक छोटा-सा स्तृत होता था । समने की दोबार और दरकाओं पर विव सने होते थे । विहारों में एक केन्द्रीय होते के बारों भोर कोटियों होतों थी । वैत्य-गुहाएँ कार्ने, कन्द्रेरी, माजा, नासिक खादि स्थानों पर महाराष्ट्र में पाई गई है । वहाँ उन्ते 'किया' कहते हैं । इन्ते सबसे मुन्दर कार्नेलेंक हैं । इडीसा में बन प्रकार की मुहाएँ मुस्ताएँ कहताती है । में सब कैन-मंदिर है ।

सातवात्न पुन में कुछ स्तम्भ भी बने। इसमें यूसरी वार्ता है है पूर का विविधा के पास यूमानी राजदूत हेनिकोदोर जारा स्वाधित सम्बद्धान सबसे अधिक प्रतिख है। किन्तु इस स्वम्मी ने स्वोधकालीन अभक नहीं। इस बाल में विग्रले सुन भी भौति सुन्दर वशु-मूलियों भी तही मनी, किन्तु इस काल की सबसे बड़ी बेन युख की मूर्ति सभा अन्य मानवीय मृतियों और मुहामदिर है।

### गुप्त युग

मुख्य मुन में भारतीय कला प्रयमी गरावाण्डा पर पहुँच गई। हमारी कला के जरम विकास के प्रजना के जिस्सि चित्रा-वेशे खनेक मुन्दर उदाहरण इसी पुन के हैं। यनेक गतियों की गायना के बाद इस समय तक भारतीय शिल्पियों का हाथ उसता सथ गया था कि वे जिस बरसू या विषय को लित उसमें जान जान देते थे। उसती मुनिकशित शीन्दर्य-भावना, गरिमाजित एव औड कल्पना तथा प्रद्मुत रचना-वीग्रज ने ऐसी हातियों को जन्म दिया, जो भारतीय कता के क्षेत्र में 'न मुती, ने मार्जी रचनाएं थी। ये धनले युगों में धावर्ष का काम देती रहीं। गुष्त कता में से सो शिंपिक कुशाल युग की धावर्षक ऐडिंगिकता है और न परवर्ती सच्च पुन की प्रतीकारमक प्रमुत्त भावना। इसमें दोनों का संयुक्तन और सामंजस्य है। कुशाल-पूर्वियों के पारवर्षक परिधान था खब्स सरीर के नान सौंदर्य की प्रकट करना था,

पुष्तं काल के भीने वस्त इस पर धावरण बालने वाले हैं। जुनों से पाने कमा धालकरणों की धायकता है। इनके भार से धाना देवी जा रही था। गुन्त विक्तिनों के इसे कम बरके कता को धावक सरल धीर मजीच अनाया। उनका प्रधान उद्देश्य कला द्वारा उज्जवन आख्यातिक भावों की धावकाणिक भी धीर इनमें ने पूर्ण हम के सफल हुए हैं। इस युग के जिल्प में अद्मान भावोदिकता है। धावणात्मिकता, साम्भीक, रमणीयता, जालिस्त, साधुर्य, भोक धीर सजीवता की दृष्टि से मुख कना धादिनोंस है।

मुतियां है। सारनाय और समुदा से बुढ़ को अनेक प्रतिमाण सिली है और फॉसी किले के देवगढ़ सिदर से जिब, किया आदि हिन्दू-देवसाओं की। इसमें सारनाथ और मधुरा से बुढ़ को अनेक प्रतिमाण मिली है और फॉसी किले के देवगढ़ सिदर से जिब, किया आदि हिन्दू-देवसाओं की। इसमें सारनाथ और मधुरा की दो बुढ़-प्रतिमाण को भारत की मूर्तियों में सर्वेश्वेष्ट समक्षी कार्ती है। इसमें आध्यात्मक साथी की जितनी मृत्यर अभिव्यक्तित हुई है, वैभी अन्यत्म बहुत कम देखते की मिली है। इसमें उनके उत्कृत्व मुख्यप्रकृत पर अपूर्व प्रभा, कोमलवा, सम्बीरक्षा और खाति है। समुदा बालो मूर्ति से काणा और आव्यात्मिक भाव का समूर्व सम्मिथ्य है। मुक्त पुन की एक बड़ी विधेषता यह है कि इसमें दुखि और समायुगत में संसुनत है; आध्यात्मिक अभिव्यंत्रना के साध-साथ सीन्दर्य बुढ़ि और समायुगत का पूरा प्यान रक्षा सथा है। बाद की काम मायुवता की अधानता और अलंकरणों के साध्ये से एकामी ही असी है।

विज्ञकला— गुष्त कला केवल गामिक भागों की भीभव्यक्ता तक ही सीमित नहीं भी। भवत्या के भिलिनियों से यह असी-भीति जात होता है कि भारतीय कलाकारों ने मानव-बोधन का कोई क्षेत्र मङ्ग्रा नहीं छोड़ा था। यही हमें भारतीय विज्ञकलों के व्यवस्थ भीर सर्वोत्तम कर में उर्धन होते हैं। यद्यति इतका विश्व भामिक है, प्रविश्वाय विश्व विद्यवक्षणा के मानों से भोज-भीत हैं तथापि सामानिक वीना थीर वर्धनर जमत् के सभी पहलुकी की यहां वर्धा है। प्रजन्ता के विश्वों में मैंकी, करना, प्रेम, कोच, जरूना, हमं, उत्साह, निन्ता, भूगा सादि प्रभी अधार के भाग, प्रभागि अवलीकितेयतर, प्रधानत तपन्ती भीर देवीयम राज-गरिवार से नेवार कर आप, मिर्टेस बीधक, साधुंबंधायारी धूर्म, वास्त्रीता सादि सब तरह के मानव-भेद, समाधि-सन्त बुद्ध से प्रथम-कीमा में रत दस्तित और भूगार में सभी नारियों तक का सकल मानव-वापार भवित है। धनन्ता में विश्वों की यह अधुविधना धारक्षणीयह है।

क्षणाना में तीन बनार के जिन हैं - सनकरणात्मक, व्यक्ति जिन (Portraite) तथा भटनात्नक । सजानट के लिए सजाना में आगर, बंदनवार प्रवादित, दुष्या, पंत्री, पंत्रुक्ते की बाक्तियों दनी है, इनके क्षतन्त्र मेंद है और कोई एक विजा-इन दुवारा नहीं बीहराया गया । दिका स्थान महते के लिए बच्चाराओं नन्यजी, गर्जी की कुन्दर भूतियां है। व्यक्ति-विशों में पद्मशाणि धवनोतितेश्वर न केवत भारतीय



प्राथमा क एक मिसिनिय



प्रणासि अन्तर्शिकोरकर किन्दु एसियामी चित्रकाला का मुन्दरतम उदाहरण समका बाता है। पटनासक

विज्ञों में जातवाँ के दूका है। इनकी भाव-वंजना ने भजना के विज्ञकारों ने बमान का वीशन देखाया है। सोलहवी पृहा की फियमाण राजकन्ता' के दूका की कि कर प्रभृति पाष्ट्रवात्व धालीवकों ने मुक्त कंठ से बगांसा की है। विज्ञवात धीर करणा के भावों की दृष्टि से कला के इतिहास में इससे बढ़कर कोई उत्हट्ट इति नहीं। फलोरेंसिनवासी विज्ञार इसका धालेखन (Deawing) प्राचिक धन्छा कर सकता था, बिनस का कलावार इसमें धिक धन्छा रंग मा सकता था। किन इस दोनी व से कोई भी इससे इससे ध्रिक भाव गहीं भर सकता था। युद्ध महाभिनिष्ण्यमा (इतिस्थान), मार-विजय, यशोधरा द्वारा अहम की भिक्ता कर में देने के दृष्ट्य वहे एउन-साही हैं। सर्वनाध्य का संदेश देने वाले वृद्ध के विज्ञ में निष्णार ने वृद्ध रेखाधी द्वारा उसके हृद्यत भावों की मुनदर धनिव्यक्ति की है। उसका उद्यास नेहरा, को ने विष्णार व व की मुद्रा ही में पण दुर्घटना की मुनना दे रहे हैं।

सलाना-वैसे वित्र वाम (स्वा) पर राज्य ) गिस्तववासन (पुर् कोटा) तथा

सिंगिरिया (लंका) में भी मिले हैं।

गुप्त पुग की एक वही कथा मुण्मृतियाँ धीर पकाई मिट्टी के कतक थे। इनका सीन्दर्व धीर संोवता पानु की मृतियाँ से भी बढ़ा-चढ़ा है। इस कला का एक मुन्दर जवाहरण पानिती-मस्तक है।

गुल पुरा की बास्तु कला मूर्ति या चित्र कला के समास उपत न थी। इस समय के प्रधान मन्दिर भूगरा (नागोर), नचनाकृतर (धानवगड) मितरमीत (कानपुर) और देवयद (भीसी) में मित्र है। दे बहुत धोटे और बिलकुल सावे हैं, दूसरों शिकार या कलक केवल विकास दो मन्दिरों में ही मिलता है।

#### मध्य युग

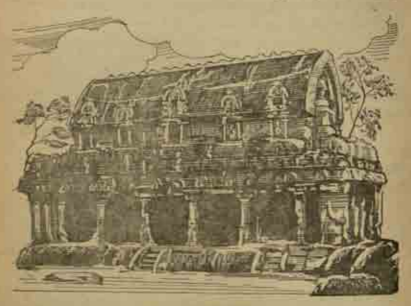
मध्य तुम की भारतीय कला की सबसे वही विशेषता बास्तु का विशेष विशेष है। इस तुम में बास्तु कला की विशेष भीतियों का विकास हुए।, श्वदेश तथा विदेश में अला मन्दिरों का निर्माण हुआ। इस समय कस्तुता भारतीय मूर्ति और श्यापण कला स्वरंगे सबसे मनोरम का में अकट हुई। उससे पुन्त पुन का भी। और नवीनता तो नहीं रही: किन्तु नानित्य बहुत मह स्वा। स्थ्य पुन को थे। यह आसी में बांटा जाता है—पूर्व में कला (६००-६००) तथा उत्तर यान काल (६००-१२००)। यूर्व मध्य काल में कला आसी उसन रही। किन्तु दूसरे बान में मल-करवों पर बहुत बल दिना काल स्वा। तथ्यवाद के प्रभाव से कुछ स्वानों पर स्वरंगित सुविशों को प्रवानता मिली। पुनियों एवं मन्दिरों के मिल्लियों में पत्ती-स्वरंगी बों क्षित्य काल ही महे, वे पुरानी श्रीरयों का पालन व रते हुए स्वर्गी रचनामी को क्षित्र-स-स्विध महकीता बनान का बन्त करने तमे। "यह मोल्दर्य मही किन्तु वमत्कार का युव है। इसकी कतियों में कता नहीं, कता-आस है।" विववता भी इस काल में हासील्युल हुई बीर उसमें मनका ग्रीणों प्रधान हुई।

असत् कता की वृध्दि से इस काल के मन्दिरों के दो बड़े भेद किये जाते हैं। उत्तर नारतीय और प्रविद् । प्रनवा प्रयान प्रनार शिखर-विषयत है । पहली सेंसी में देवता की मूर्ति बाले गर्भपृष्ट की छत होता, बाकरेबात्मक (Curvilinear या पसबीदार) युर्व की तरह हीती है, जो ऊपर भी भार छोटा होता भला जाता है। इसके ऊपर ग्रामलक होता है भीर इस पर कलश भीर श्वजवण्ड स्थापित किया जाता है। ब्रिविट-दोली के मस्टिरों में गर्मग्रह का अपरी भाग या विमान चीकीर तथा कड़ें मंजिला होता है, प्रत्येक उत्परकी मंजिल निचली से कुछ होटी ही जाती है सीर इसकी प्राकृति पिरामिड के सब्दा होती है। इसके उत्पत्ती सिरे पर गील पत्यरों की टोंपी होती है। विमान की इस विभिन्तता के सतिरिका दक्षिड़ मन्दिश में गर्मगृह के भागे सम्बद्ध मा अनेक स्वरूपी काले हांच होते हैं तका मन्दिर के घेरे के एक या अधिक बारों पर एक बहुत जीवा अनेक देवी-देवताओं की मुर्ति बाता वीपुर वहता है। शिवारों, विमानों तथा केंपुरों को मुतियों से नृब सलंडत किया जाता था। इस काल के आर्थ सैली ने मन्दिर लिगराज मुस्तेस्वर (उड़ीसा) तथा सनुराही (मांस प्रदेश) में हैं, इनमें से सनेक क्रार से नीचे तक विविध प्रकार की प्रतिमाधी धीर पनेंग जी से मुझोमित होते के कारण पत्यन्त भव्य हैं । इतिह शैभी के मन्दिरों में मानव्यपूरम् (जिसलपट जिले में नहावसिपुरम्) कांबीमरम्, इलोरा, तंबीर, बेलूर तथा ध्यणकेत मोता (वित्र हसन मैसूर राज्य) और बीरंगम् (विचनापल्नी) उस्तेलमीप है। इस कात में वास्तु तथा मूर्ति कला का अभिन्त सम्बन्ध होते से दो रे का साव-साथ वर्णन किया जायगा।

पूर्व मध्य काल (६००-६०० ६०)—इस मृग की मृति कता की प्रचान विभीषता घटनाओं के बड़े-को दुश्मों का गकन संकर्त है। सातवाहन तथा मृत्य जुना में घटनाएँ बहुत संकृषित शिला-पश्चकों पर उल्लीतों की वाली भी, यह भार निर्म ने १क कोर कहा मन्दिरों के लिए पहाड काटने शुरू कि दे, यहां दूसरी को दूसरों के बाम के लिए भी फूट जेकी विशास बट्टाने जुनी। इस समय तक उनका शाम उत्तमा सप चुना था कि उत्तमी छेनी ने दुर्गा-मोहपासर पुछ, शिव का विपुरदाह, रामण बारा कैताल के उद्यान-जेस बड़े-कड़े हश्यों को काफी गति, धाममम धौर सजीवात के साथ तराशा है। इस पुत के तीन प्रधान मृति-केन्द्र उन्नेक्षनीय है—(१) मामल्य-पुरम् (२) एलीसर (३) एलिकेन्द्रा।

१. साम्यत्मपुरम् पत्तव राजा महेन्द्र वर्मा (लग॰ ६००-६२१ दे०) तथा उसके पूत्र नरसिह वर्मा में (लग॰ ६२४-६४० दे०) दक्षिण में कांगी के सामने, इस स्थान पर समुद्र-तठ पर एक-एक चट्टान से कटबाकर विधाल सन्दिर बनवाये। इन्हें 'रब' कहा जाता है। वे सतार की घटकृत बस्तुमा में से है प्रनंग से साल रबी (मन्दिरी) का एक समूह साल पशोजों के नाम से विश्व-विकास है। इनके साम पाणानी के नाम पर धर्मराक रचा भीम रच धादि है। विद्यालकाव बहुत्तों से कार वर्षे से एकाइमीम मन्दिर पत्तवीं की बास्तु मीट मृति कमा के सर्वोत्तम उदाहरण है।

मह रचरण रखना चाहिये कि जैसे हमें उत्तर भारत में भौगंपुन में म रत की मूर्ति कना सबसे पहले घरवन्त उत्तत विकसित क्या में मिनवी है, वैसे ही वर्तिण भारत



मानाम् एत का धकाम महिल्ल

का लक्षण-चिल्ल इन मन्दिरी में नर्वप्रथम और कम में दिलाई देता है। यह कई वार्तियों के विकास का परिचास है, इसके सार्यक्रिक उदाहरण सकती पर बने होने से नष्ट हो चुने हैं।

मानल्लपुरम् के 'लय' विविद् वीलों के वाई वाग्वी में उत्तर उठते हुए मन्दिरी के प्राचीनतम उदाहरण है। इस प्रत्सव मैली का बाद में न केवल समुखे दक्षिण भारत, किन्तु हुतरार चारत के जाया, कम्बोदिया, बनाम मादि देशों में प्रचार द्वारा मामलपुरम् की मृतिमी में मित्रियामुर से पुत्र करती हुई दुन्ते को प्रतिमा में वड़ी मित और क्योवता है। सबसे आह्मकंत्रतक मृति भगीरय की तपस्या का दृत्य है। यह है - कुट लम्बी, ४३ फुट बीही विश्वास सही बहुन पर बादी गई है। वंकाल-माचायिक्ट भगीरम मेंगा के पूर्वत पर मबतारण के लिए अपस्या-मन्न है, वारा दिवन और पार्यव—यार्ग तक कि बन्तु-जगत् उनका माथ दे रहा है। यह विश्वास प्रभावीत्यादक दृद्ध बहुत ही सावपूर्ण पीर वास्तविक है। उत्रपूर्वत दृद्ध और रख एक्तव कता की उरहादता की प्रमर कोति-वहाता है पीर दर्धक इन व्रित्यचों के विद्मानवाद कीपत को सराहना किये बिना नहीं रह सकता।



स्रशंककालीन वृषमाधित स्तम्भ शीर्ष, (३री० ग० ई० पू०) रानपुरवा (विहार) ने उपसब्ध (पू० १०१)



धमरावती के स्तूप का एक इत्य (पृ० १८६)



भारतृत में बुद्ध की उपासना का एक रूप्य (२०० ई० पू०) (पृ० १=३)



भारतृत स्तूप पर उत्कीर्ण राजकुमार जेत के उद्यान की वारीदन का दृष्य (२री म॰ ई० प०) (पृ ० १=३)



भारहृत स्तूप पर उत्कीर्ण बुद्ध की माता महामाया का स्वप्न (२री श० ६० पू०)(पू० १=३)



आमरबाहिस्ती मधी दीदारसंज, पटना (२०० हें०प्०) (पृत १८३)



भारहृत स्तूप पर उस्कीमं अंध्यो की मृति (२०० ईवपुरु) (पृरु १८३)



यसकायित से सुकोजित पार्वती मन्तक स्रीतृत्वहा बरेंसी से प्राप्त (१वीं शर्वर्ड०) (पृ० १६०)



मगवान राम की कास्य प्रतिमा (११वी श॰ ई॰) (ए० २०१)



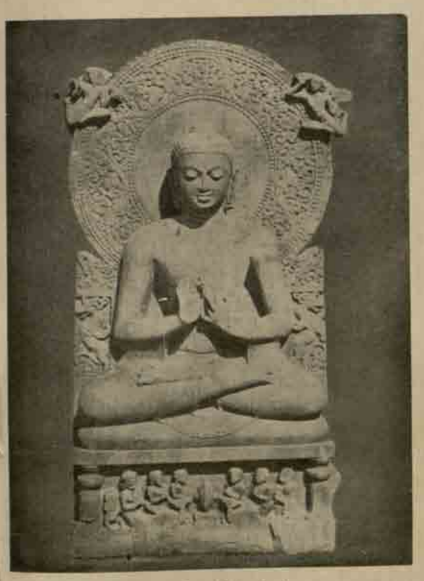
दक्षिण में भारतीय संस्कृति के प्रसारक महर्षि धयस्य(चिदम्बरम्, १३वीं घ० ६०) (ए० १३=)



अज्ञा पारमिता (१२वी श० ई०) (प्रश्रह=)



होपश्चनेप्यर (संसूर) के मन्दिर का बाहरी भाग (१२वीं घ० ई०) (पृ० १६७)



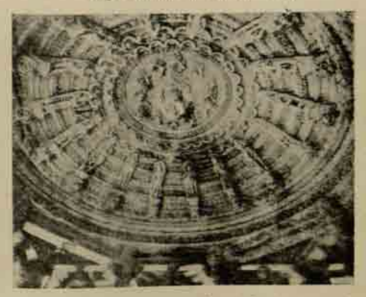
सारनाथ की बुडभूमि (गु॰ १८८)



राजराज कोल डारा तंजीर में बनवाया बृहदीस्वर का मन्दिर (१०२० ६०)(पृ० १६७)



पारापुरी (एलिकेव्टा) की विमृति (ए० १६८)



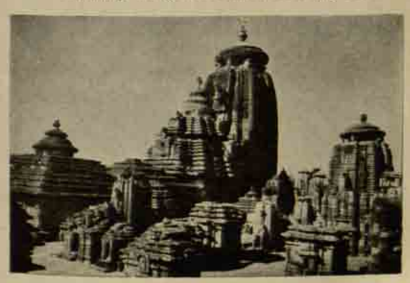
देलवाड़ा (भावू) के जैनमन्दिर में संगमरमर की नक्काणीवाली शत (१०३१ ई०)



वच्चे की पूजार करती हुई मां (भुवनेश्वर, उशीसा ११वीं श० ई०) (पू० १८६)



पत्र लिखती: हुई नारी (भुवनेश्वर, उड़ीसा, ११वी श०ई०)(पृ०१६६)



भूवनेश्यर के मन्दिर (१० १८६)



कीसाम के रव का विशास कर (पूर्व १६६)



united all espect (conserved)

२. एसोरा (बेहस) — महाराष्ट्र म बौरमाबाद से सोनह गीन पर एक पुरी-वी-पूरी पहाली की काटकर मन्दिरों में परिवर्तित कर दिवा गया है। इसमें पन्धीका गीम हिन्दू, बौद्ध सभा जैन मन्दिर है। इनमें राष्ट्रकृट राजा करना (७६०-२७५ ई०) वारा बनावा हैनाम मन्दिर सबसे दिवास बीर मन्द्र मन्द्रिर है। १८० फुट जैने, १४२ फुट नाने, ६२ फुट नीने क्षेत्र में बारों, करोलों, मीदियों सुन्दर स्वरूभ-मोलामी स एका यह दिवास मन्द्रिर एक हो पानर का बना हुमा है, इसमें बजी और, जमा-मामा या कोम-कोटा नहीं है। इसे बनाने के लिए पहले पजाड़ काटकर जगह बोखाओं को गी, यह २३० फुट गहरे थीन कहा के लिए पहले पानड़ काटकर जगह बोखाओं को गी, यह २३० फुट गहरे थीन के सी एट बीने बासी स्थान से प्राप्त पान के पहले महिद्द को एट की का मन्द्रिर था मिर्नाम करते वित्र के पहले हैं। किस हमने बीन में जगपूक्त मन्द्रिर था मिर्नाम करते वित्र का का का उत्कर्णन उदाहरण है। बिना किसी ग्राने के इसलों इसानत बराम बालना बड़ा विज्ञास वार्म दें। इसके उसे वेशकर बीजों-तो के बीनी द्या जेता है और इसके निर्माता सक्रात कारीमरों के वामे नत-मस्त्रक होता है। नैसास-मन्दिर को बाटते हुए कारीमरों ने बमालीस पौराणिक दृश्य भी बीकित किये हैं। इनमें नृतिहाबतार का दृश्य क्षिक-पार्वती का विवाद, इन्द्र-इन्द्राणी की मृतिया, रावण द्वारा कैलास का उसोलन बड़ो मुन्दर, विभान, भावपूर्ण कीर क्षीजस्थी कृतिया है। व्यन्तिम दृश्य विदेश क्षय के उस्तेक्षमीय है। रावण कैलास को उठा रहा है, भय-प्रसा पार्वती विश्व के विशाल



गांधित क केलात मन्दिर

मुजन्दर्य का यानगर में नहीं है, श्रीकारों भाग रही है: विन्तु शिव समल है, सपने बरमों से कैलाध को दबाकर राज्य का प्रमास विकास कर रहे हैं।

दे धारापुरी (प्रिक्तिको) — बन्वई से छः मीत हुर बारापुरी सामक टापू में दो बड़े पर्वती के उत्तरी भाग को काटकर मन्दिर मीर मुक्तिमें क्वाई गई हैं। इनका समय बाटकी धनी ई- है। यहां को प्रतिमानों में महत्त्वर की मनान्द विमृति, जिल-बांडक तथा धिक-गार्वती-विवाह का दूष्य बहुत हो मन्म है। यहनी के मुख-मण्डम पर बगुने, अवान्त गरभीरता है. दूसरी 'मंगा मैपी विवातक्ष्यो' की बादसे समाधि धवस्था की भव्यतम प्रभित्विमत है भीर तीसरी में पार्वती के मात्मसमर्पण का भाव वड़ी सकतता से दिलाया गया है।

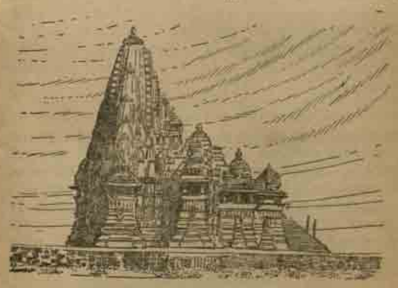
धाठवीं वाली में हो जावा में बीलेन्द्रवंदा ने बोचीबुदुर का असिद्ध सत-मंजिसा धनीचा एवं भव्य मन्दिर बनवाया, जिसे साधुनिक कला-ममंजी ने पत्थर में तराशा सुष्पा महाकाव्य कहा है। इसकी गैलरियों में जातकों के तथा बुद्ध की जीवनी के प्रमेक दुक्त बने हुए हैं। इन सबको गदि एक पंक्ति में फैला दिया जाम तो यह तीन मील सम्बी होगी। इसमें आनित और आध्यात्मिकता का धनुषम सीन्दर्य है। दक्षिण में नदराज की प्रसिद्ध मृतियाँ इसी समय से बनने सभी।

धाठवीं भागी मामल्लापुरम्, कैलाल भीर बोरोबुदुर-मैसी समर कलाइतियों वैदा करने के कारण मारतीय कला के दिल्लास की स्वर्ण भागी है। इसके बाद कला में बोलता धाने लगी।

उत्तर मध्य पुग में बास्तु के पांच केन्द्र उल्लेखनीय है-

(१) सबुराहो. (२) राजपूताना, (३) उन्नीमा, (४) बोज राज्य, धीर (१) हीयसन राज्य ।

सन्दितमण्ड) में खजुराहो का असिक मन्दित राजाओं ने सध्यभारत के छतरपुर जिसे (बुन्देसमण्ड) में खजुराहो का असिक मन्दिर-समुद्द बनवाया। इसके प्रधासम मन्दिर



सामुहारो का कंपनियनाथ का मन्दिर

रामा थंग (६५०-६६६ हैं०) के बान और श्रीसाहन का पन हैं। इनमें सबसे मुन्दर बीर

प्रधान कंपरीयनाथ महादेव का विद्याल मन्दिर है। ११६ फुट ठेवा, विद्याल पूर्ती और नारी चत्तरे वाला यह मन्दिर धयने कमश्र. छीटे होते हुए जिल्लर-समूहों से ब्रुड भव्य मालूम होता है। प्रदक्षिणा प्रथ में सुन्दर स्तम्भ-मोजना है। मन्दिर का कोई चणा सुन्दर मूर्तियों तथा धलंकरणों से रहित नहीं है। उस समय हिन्दू पर्म में तन्य की प्रधानता हो रही थीं, उसके प्रधान से यहां कामास्त्रसम्बन्ती प्रश्लील मूर्तियां भी काफी सक्या में पाई वाली हैं। भारतीय मूर्तिकता में श्वारिकता तो मारहत थीर सांची के काल से पक्षी और पुरिवक्ताओं के धंकन में चली था रही थीं किन्दु धम्मीलता नहीं थीं। वस दसी पुत्र में गुरू हुई।

राजपुतानर—इस युग में प्रति शतंकार-प्रधान शैली की पराकाण्या राजपुताना और गुजरात में मिलती है। इसका सर्वोत्तम उदाहरण धानू पतंत पर देलवाड़ा के पान दो अन मिलते हैं—पहला विभववाह नामक वैध्य में १०३२ ई॰ में तथा हमरा नेजपान ने १२३२ ई॰ में बनवाया। दोतों में नीने से उत्तर तक संगमरनर तथा है। इसमें पचित्र प्रतंकरण की उतनी प्रविकता है कि मन्दिर का एक पणा भी सामी नहीं औंका गया थीर इन प्रवंकरणों में बहुत प्रधिक पुनरापृत्ति का दोग है, तनापि इनकी विनक्षण जातियां, पुनर्जियां, बेल-पूटे धीर नक्काणियां देलकर वर्णक देग रह जातों है। "संगमरनर ऐसी बारीकी से तराशा गया है, मानो किसी कुगल सुनार ते रेती से रेत-रेतकर प्राभूषण बनाये हों या वों कहिये कि बुनी हुई वालियां और मानरें प्रयोग पढ़े हों। छलों की मुन्दरता का तो कहना ही क्या ? इनमें बनी हुई मुक्त की मान-भयी बाली पुत्रियों और सर्योत-महास्थी के सिवा बोंच में संगमरनर का एक भाइ भी घटन रहा है, जिसकी एक-एक पत्ती में कटाय है। यहां पहुंचने पर एक भाइ भी घटन रहा है, जिसकी एक-एक पत्ती में कटाय है। यहां पहुंचने पर एक भाइ भी घटन रहा है, जिसकी एक-एक पत्ती में कटाय है। यहां पहुंचने पर एका भावते होता है कि हम ध्युन्त स्वप्त सोक में धा गए हैं।" इनकी मुत्यरता कृतिवाणित ताल से बहुत प्रधिक है।

उद्दीमा — इस प्रान्त में मध्य तुन में बने प्रच्य परिवरों में पूरी का जननाथ नाम का मन्दिर, कोणाने का सुने मन्दिर धीर भूवनेश्वर हे मन्दिर प्रधान है। कोणाने का देवालय रच के साकार था है. इसमें बड़े विराद गांहमें है, इन्हें बड़े जानवार थी है धीन रहे हैं। इन सबको इनकी विभाजता और सर्वकरणबहुत्तता ने बहुत भव्य एवं मनोएन बना विधा ते। मन्दिरों का कोई कोना या चच्या खानी नहीं छोड़ा गया। इनमें नाविका-भेद धीर नान-कामाओं की बड़ी सुभग मृतिया। बनो है, जिनके भीने मुख पर ने धीन इटाये मही हटाये। यह विकास हुई नारी की मृति की भाव-भंगी बढ़ी मनोएन है। कई मृतियों में यातु-मनता की बड़ा सुन्दर प्रतिकालित हुई है। माला परने लिखा का नाइ करने से माना घरने इक्ष्य को निकानकर घर देती हुई सित्त की गई है। "यहाँ भी घटनील मृतियों को मरमार है।

भीत कता दक्षिण जारत में वस्तावों के बाद योगों ने इसवी वाती में विवह वीतों को विकत्तित करके परिपूर्णना तक पहुँचाया । इस वीजी का एक सर्वेशेष्ठ

वेबाहरण राजराज महान् द्वारा तंजीर में बनवाया हुया बहुदीश्वर का महान् धैव मन्दिर है। इसका विमान या शिलार १ मीजिला और १६० फुट केना है, इसके कलर एक हो अस्तर-राष्ट्र का भीमकाय गुम्बद है, कहा जाता है कि इसे मन्दिर के कपर सब मुद्रकाकर माने के लिए ४ मील मन्त्री नहक विशेष कप से बनाई गई भी। यह विशानकाय देवालय ऊपर से नीचे तक मृतियाँ और मलंकरणीने सुशोभित है। चीत कता की प्रधान विशेषता बहुत्वपुक्त भव्यता है। भीमकाय मन्दिरों को घरवॉपक परिश्रम से प्रत्यन्त मुध्य तक्षण से प्रशंकत किया गया है। इस विषय में पर्नु सन ने ठीक ही लिखा है कि चील कलाकार संपन्नी वास्त का प्रारम्भ दानवीं की-सी विशाल कल्ला से करते में और उसभी पुनि जीहरियों भी भाँति करते के। बोल कला भी एक वही देन परवर्ती यूनों में शोपूरम् के मन्दिर का विद्याल अवेश-दार था। भीरे-भीरे इनका साकार और संस्था करने लगी और ये मन्दिर के गमगुह के शिकार से भी ऊँच वस्ते समे । कुरमकोणम् के गीपुरम् ने प्रधान मंदिर को विश्वकृतः बना दिना है । मीपुरम् के प्रविधिक इनकी दूसरी विदेशका स्तम्म पीत्रक्षों वाले विद्याल मण्डकी या हीं भी भी। सभ्य पुत्र के बाद बने सद्दा, धीरमम् भीर रामेस्वरम् भादि मन्दिरी में इन विशेषतायों का पूर्व विकास हुया : उदाहरवार्थ मदुरा के मीनाक्षी मन्दिर का मण्डम ६८५ सम्भी का है और सब सम्भी पर ग्रहभूत सकतावी है।

होषणस कला—११११ ई० से मैसूर में होपशल पादवी का एक वंग अवल हुआ। बारहवीं-तेरहवी आती में इन्होंने एक सब अवार की बास्तु-कला का किकास किया। सम्मनतः इन्होंने अपने से पहले सामक गंभी को कला-नरम्परा को आसे बढ़ाया। मंगी के सामन में १८६ ई० में एक मन्त्री चामुक्यराव में अवस बेलगीला की पहाड़ी पर अल्पन्त कठोर काले बल्पर के एक ही खब्द में बनी ४६ पुट केंची (६ पुट के पादमा से ६१ मुना) गोमलंडवर की प्रतिमा स्वापित की। निर्माण-कोशन की कठिमता और कल्पना की विधालता की पृष्टि से धुनिया की प्रत्य कोई मूनि इसके आमें नहीं दिक सकती।

श्रीयसम राजामी ने भी धपने बास्तु में दृष्टी विश्वयतास्त्रों को बनाते रखा । इनके मन्दिर बर्गाकार नहीं, किन्दु तारकाहति या बहुकांकीय हैं। इनकी दूसरी विभयता उंची कृतियों या बाधार है। इनके शिक्तियों को मृतियों बनाने के विष्टु आफी जगह मिल गई है और इन्होंने इयकों पूरा उपयोग किया है। शिलर विश्वतियद्ध कार हीने हुए भी बाकी नीवा है। इस बास्तु बंजी का सर्वोत्तम उपाहरण हालिकिट सा बोरसमुद्ध का होपशक्तिरूकर का विभयता समिदर है। यह पांच-छः फुट उंकि बजूतरे पर बना है, पन्तारा बड़-दिन विका-फलकी में पाटा गर्मा है। इस पर उपर से भीके तैय ११ समकरम-गांदुकाएँ हैं, से ७०० हुट सम्बी हैं भीर समुक्ते मन्दिर को चेरे हुए हैं। इसमें हासियों, देशों, पृथ्ववारों, दिव्य पसु-पीक्षकों को मृतियों उप्लोगते हैं।

ट्याहरणार्थं सबसे निवासी धनकरण पहिका (Eriess) में दो हजार हासियों का महावती धीर भूजी के ताथ सकत एवं सुन्दर धंवन है। दनमें वोदें भी तो हाजी एक दूसरे से नहीं मिलते । इस मन्दिर के सम्बन्ध में स्मित्र की यह उकत क्याने हैं कि यह देवालय भैदेशील मानव जाति के श्रम का प्रत्यन्त आवन्येश्वनक मन्दा है। इसकी सुन्दर वारीगरों के काम को देखते देखते श्रीनें तृत्व नहीं होतें। मैक्शनन का मत है कि समस्त संसार में शायद पूसरा कोई मन्दिर ऐसा न होगा जिसके बाहरीं भाग में इस प्रकार का धद्नुत खुदाई का काम किया गया हो। १३११ ई० में मुस्लिम आक्रमण के कारण यह मन्दिर संपुरा रह गया।

पहलर भारत का बास्यु-इस मुग में स्वदेश में ही नहीं, अपितु विदेशों में भी बड़े सध्य हिन्दु-मन्दिरों का निर्माण हुआ। कम्बोडिया में अंकोरवर्त मीर अंकोरयोग के विशास एवं भ्रम्भ मन्दिर धने । पहला मन्दिर वर्गाकार है और इसका प्रत्येक पार्श्व एक भीज नम्या है। इसकी बैली भारतीय मन्दिरों में बिलकुत निम्न है। इसमें क्रमण एक इसरे से अँच उठते हुए और खादे होते हुए धनेक सण्ड होते हैं। प्रत्येक सण्ड भक्त को ऐतिक जगत की खुरता से खेका उठाता हुया उक्त प्राव्यारिक्कता की बीर लाता है। जन्युज मन्दिरों की यह उदात्त भव्यता डविड्ड मन्दिरों के विद्याल मध्यपी भीर उत् व विमानों तथा गोपुरों में नहीं मिनती। इन मन्दिरों की नैनरियों में पुराणों के दश्म अंक्टि है। नवीं घटी में जावा के एक राजा वश ने प्रावतन में सिक-खेष स्वापित करके बहुता, विष्णु, महेश के मन्दिर अनुवारे । इनमें राम और कृष्ण को बीलाएँ बरकीमाँ 🖟। भारत में इन विषयों को ऐसी मुन्दर मूर्तियां नहीं बनी । शांतनन में किय की देवता और कृषि देश में यो प्रकार की साकृतियाँ मिलती हैं। पहली के मुख-मण्यात पर गमाविमालता, दोनीयें और समीम दोति का भाग ग्रीकर हैं, दूसरी में उनका बढान्ट भीर दादी बड़ी मुन्दरता से बनी हुई है। तेरहवीं वंती के आवा की सर्वोत्तम भूति बीच प्रजापारिमता की है। यह राजा प्रमुदंभूमि (१२२०-१२२७ देव) के बाल की है। इसके मुलमण्डल की मुकुमारता, गरमधा, वार्ति-वसमाता, थी भीर नामित्य बस्तुतः मदभूत है ।

भव्यपूर्य की मृतिकाला—इस पुत्र की मृतिकाला की कुछ विशेषताएँ निम्नितित हैं। शर्त-वर्त- पानिक प्रभाव प्रवत्त होने लगता है, सीन्दर्य-बुद्धि गीप ही बाली है; मुप्त पूर्व तक दोनों प्रवृत्तियों में को वासंजरम था, बहु जुप्त हो जाता है। वर्तावक भवों को बानजाति के लिए भीषण तथा कुरूप मृतियों भी बनती हैं। देवताओं की सामण्यं प्रवृत्तित करने के लिए उनके बहुसव्यक हायों में अनेक प्रकार के वृत्तियार प्रकार के बात है, इतका विमाण विस्त-आहण वो महियों के प्रमुत्तार होने समान हो वाली है।

इस लाग के होते हुए भी नान्तु-नैसन की वृष्टि से ग्रह काम अविस्मरणीय है। मामप्तनपुरम, कैनान, वोटोयुद्द, पंगकीरवत, गंजीर पीट हातेश्वित हमारी संस्कृति के ग्रमर स्मारक है। जातियों की नहत्ता का एक मानवण्ड कता-कृतियों भी है। इस वृद्धि से प्राचीन मारत का विस्त में बहुत केना स्वान या। हमारे पूर्वजी ने प्रविचन खदा और सनपन परिश्रम से जिन कृतियों की रचना की, उनमें न केवल जिल्प-बातुर्थ था; किन्तु, लानित्य, सुक्षि और सुनंस्कारिता भी थी जो उच्च संस्कृति के प्रधान चित्र हैं। प्राचीन भारतीय कला बारतीय घादशों का सच्चा प्रतिविश्व है। इससे यह जात होता है कि सब प्रकार का ऐरवर्ष उपभोग करते हुए भी भारत में भौतिकता और ऐतिहासिकता के प्रति ही समुराग न था: किन्तु पारलीकिनता और प्राच्यात्मिकता की भी तीव धाकाक्षा थी। उसके सर्वोत्तम मुग में दन दोनों का सुन्दर सामंबस्य था। कनाकार उच्चतम धाष्यात्मिक भावों की बाधिक्ववित के निए विभिन्न कमार्थी की सक्ततापूर्वक धाना मान्यम बना रहे थे।

मध्यवृतीम विश्वताना-पाठवी शती के बाद घणला-वैसे बृहत् आकार के मिति-चित्र मारत में लोगांत्रिय नहीं रहे, लगुचित्रों की समिक्षि वही। ये चित्र संसी की पर्वकृत एवं विक्रित करने के लिए बनाने जाते थे। इनकी दो शीलियां उल्लेख-सीय है। (१) बंताल की पाल होती (नवीं-बान्हवीं घरों इ०) (२) अपने गु सेकी (११००-१६०० हैं०) । पहली का निषय बीद है और विशेषताएँ है—यन रेकाएँ भीर सरल रचना । यह महायान बीड धर्म के चॉक्त-नाव ने छोडप्रोत है । प्रशापार-मिता की खतेक तातपम पर निची पोषियाँ इस धीतों से चिचित है। वापश्चेय बीती पान सी बरन तन जनती रही, इसके बारन्भिक नमुने ताक्पन की पोषियी पर तेना कामज पर धने हैं, इसके मुख्यरतम जवाहरण उस संकमन काल (१३६०-१४५० \$ ») ते हैं, जब कागत ना स्पन का स्थान से रहा था । इसकी विशेषताएँ कोणाकार पहरा, तुकीओ नाल, जहरे की रेखा से बावे बढ़ी प्रांत और धनकार-प्रवानता है। गुरू में साधारण रंग बरते जात थे, पन्तहवी शती से मीते भीर मुनहरी रंग का कृष अपीत होते तथा । इतका विषय सारम्य में जैन धर्म-ग्रन्य में, बाद में 'गीत गोबिन्य', 'सामवत', 'बानगोपालस्तुति'-वैसे बैल्यन बन्दों में नीकिक प्रेम का चित्रण होते नवा । वस्य पर बने गतम्त-विशास (१४४१ हैं) में धमन्त का वैभव नवी नुन्दरता वि विकित है। यह कैनी प्रेम भाव के सबीव संतन में बहुत समल हुई है। हराके प्राप्तकाश उदाहरण पुजरात से सिते हैं। प्रतः इसे पुजराती पैसी भी नहीं असता है।

राजानामी — इस दोनी का उद्भव प्राप्तान धीनी से मुकरान एवं मेपाह में विन्तृत्वें आगे में तुमा। इसका प्रधान विषय हथ्य और राजा प्रधान पर नारी के भारते प्रेम का प्रवन्त करों में निक्रण है, इसमें और-बीवन की प्रधा तथा नारी के सारशें गीन्दर्य जा बहुए मुन्दर प्रवन हुमा है। राजस्थानी विषकतर धपनी पुलिका से क्ष्य-नीता, अपनार, नाविका-भेद, रागायण, महाभारत के तथा हम्मीर हुउ, नज व्यवन्ती, बारत्यासा, धकीई तथा रायमाला के दूश्य घरिना करते रहे। रागमाला में विविध रागी को निक्री हारा मनोरम मूर्त कर दिया जाता था जैसे विवासक में नाधिका धर्मन में प्रयोग स्थान करते रहे। स्थानाला में नाधिका धर्मन में प्रयोग स्थान हम्म के देखने से उत्यास प्रेमणीड़ा से व्यवित दिखाई जाती

थी, मालकीस में प्रेमी प्रणय-कीटा में रत होते थे, भैरवी में पविवाहित अधिका पार्वती की भीत धवने मनवाहे पति की उपासना में अवसीन होती थी।

मुगल शंकी-- गुगल सन्ताटों के समय चित्र-कता को बहुत प्रोस्ताहन मिला । हुमापूँ ने ईरात से मीर संबद बली और ब्लाका सन्दुस्समद सीराजी को बुलामा या, अक्षर ने अपने दरवार में मारे भारत के मैकड़ों विवकार एकन करके इससे फारसी ग्रोर संस्कृत के विविध ग्रन्थों 'हन्दानामा', 'बावरनामा', 'धकवरनामा' ग्रीर 'महा-भारत (रवमनामा) की विवित करवाया । यहना अगय-क्याओं का बन्य नां, तो अकतर की बहुत जिस था। इसके लिए यम्ब पर १३७५ चित्र बनाये गए। मही-भारत के १६६ चित्र बनाये पए, जो सभी तल सीमान्यवदा जयपुर के पोशीसाने में मुरक्षित है। प्रकार की नाता एवं देशी से बच्छे सह लेकर उन्हें भगना नारतीय क्य देने बाली थी, आरम्भ में ईरानी अभाग अधिक होते थर भी बाद में वह सपना बना किया नया । यह कत्ता प्रधानतः प्रत्य-विनीं, दरवार और राजमहन से मामन्य रसने बाली पटमाधी तथा व्यक्तियों का विकण करने बाली है। राजस्थानी सैनी है न केवल इसका विषय-नेद है किन्तु इसके बेहरी में विशिष्टता और अविशस्य अधिक है। बहागीर से भी इस बला को बहुत उत्तेवन मिला, उन्ने समय में उस्ताद मन्पूर में पशु-प्रक्रियों के बहुत मुन्दर वित्र बनाये । घौरनजेब के मुमय में राज-सरक्षण है मिलने से पह कला पुरमाल लगी। भुगल शैली की एक दक्षिणी शाका मीजापुर तथा गोलकुष्या के बादी दरवारों में फर्नी-फ्ली ।

पहाड़ी शैसी—मुगल सामान्य का विभटन होने पर बादशाही विकतार तर्वे साध्या-दालामी की सीन में गांवी से पूर्व की कांग्रहा दून की रिआसती—वस्ता. मूतपुर, कांग्रहा, मुकंत, मच्या सादि राज्यों में पहुँचे सीर वनसे पहाड़ी जीने का विभवस हुआ। सांग्रहा के राज्य संसारचन्य (११७४-१=२३ दं) का समय पहाड़ी कना का स्वर्ण पुन है। इसकी दो बन्यार्थ महत्वालंनरेख से ध्याही गई सीर सह कना बाह्यास में भी पहुँचो। पहाड़ी चित्रों को विशेषता बास्तविकता और भावता का बाह्यास में भी पहुँचो। पहाड़ी चित्रों को विशेषता बास्तविकता और भावता का बाह्यास से भी पहुँचो। पहाड़ी चित्रों को विशेषता बास्तविकता और भावता का बाह्यास से मार्थां का साहित्य, केशब, मितराम, बिहारी सादि कवियों को रचनाएँ इनका अपान विषय है। "समस्ता पूर्व के बाव पहाड़ी बीना में ही भारतीय कना एक ऐसी डॉनाई तक उनी है अहाँ एक पहुँचना विश्ववाह महीं।"

## धारय कलाएँ

कांस्य-प्रशिक्षण् कि वो मुन्दर मृतियो कालने की कला भारत में भोहें जोवड़ो पूर्व से ही करी का रही है। नर्जकों की मृति इसका मुख्य प्रमाण है। पहली-दूसरी करते हैं। की कुल कोटी मृतियाँ तकांसला से मिली है। युन्त जुन में इस कला में काफी उन्नीत हुई। कारीगर क्ये बाकार की प्रतिमाद क्यान्तापूर्वक बनाने तसे। इनमें भागनपुर से पाई गई ग्राहमकर कुळ-मृति और मीरपुर काल

(सिमा) से मिली बहुए की सुन्दर मृति उन्तेलमीय है । बास्य-प्रतियाणीं का स्थर्ग युग दक्षिणभारत में भोगों का वासन काल (दसवी-नेरहवी थ॰ दं०) था। इस समय

बहु नटराज किय की मध्य प्रतिमाएँ बनने लगी। इनमें प्रलय के साण्डय नृत्य की माब भगी में शिव की बहुत सुन्दर प्रभिव्यक्ति की गई है।

बस्य-पठारत्वी यती के बन्त में समनम २,००० वर्ष तक विश्व में भारत के बने अपहों की व्याति ग्रीर मान वनी रही । यहके यह व्यामा जा चुका है कि भारतीय मलमल, जिसे रोमन 'कुनी हमा कहते थे, रोम की स्थिमी द्वारा बहुत पसंद की बाती मी। दसवी शतो में भरव के व्यापारी कुलरात में बने आएतीय वस्त्रीं को मिस्र तक पहुँचा रहे में भीर वहां की पटीला सावियां जाया, समाचा एक भेको जा रही भी । मुस्लिम बादशाही द्वारा श्रीलाहन पाकर वस्त-रुला की वही उस्रति हुई। इस काल में बाका के कलाकाशी जाना नैयार की काम वाली मलमल विशेष रूप से उल्लेखनीय है। मुगल बादणाहों के लिए तैयार होने वाजी मलमल गोहें जोवते वा बांध्य पृष्टि



साम का २० यत का पूरा धान तैयार करके बांत की शोधनी मनो में बना करके और इसका अनुस निकासकर बादवाह को भेजा बाता या। इसे आवेरवां (बहुता पानी), वापत हवा (बुनी हवा), शक्तम (श्रीव) के कवितासन नाम दिने जाते दे । मलमल को बारीको और पारदर्शकता के मन्धन्य से यह प्रसिग्न है कि एक बार भौरंगलेव में प्रपती पुषी को बीटा कि तू नंगी करों सही है, तुमे लाज मही बाती ? वेटी बोली--"बच्चा जान, पान नाहक विमधते हैं। मेने को कपड़े की साथ सहै करने उसे लपेटा हुआ है, फिर भी चंग कलकता है तो येश क्या समूर ?"

पटीका-मुजरात में विवाह के समय पहली जाने वाली वटीला मानी मुनाई का एवं सदभूत चमस्वार है जो इस तुन में कुशल जारीयरों ने तैयार भी थीं । इसमें माझी पर बनावे जाने वाले विवासन को पहले ही ज्यान में स्वकर ठाने-वाले के मूत को विभिन्न रंगों में रेगा जाता है और जुनाई के समय ने बारे विजाइन कपड़े के दोनी घोर या जाते हैं।

किमकाक-किमसाय का शब्दार्थ है-जुना हुमा कुल (किम-कृत, साथ = बुनता) । इसमें बुनाई में विभिन्न रंगों द्वारा समेश प्रकार ने विवादन बनारे बाते हैं, इसका पटोला से यह बन्तर है कि उसमें दोनों कोए एक ही विकाहन पाता है बोर इसमें ऐसा नहीं होता । इसमें सीव-वादी के बार (वदी) जा भी सपयोग होता है। इसमें मुद्ध सामग्री का प्रयोग किया जाता या ग्रता यह भीमा जाने पर भी वर्षी तक पराव नहीं होता मा। मध्य युग में किमलाव का सबसे असिद्ध केन्द्र बनारस या, इसके सायहों मुशिदाबाद, बन्देरी, ग्रहमदाबाद, भीर्गाबाद, सूरत. तजीर में भी यह काम होता था।

इसके प्रतिरिक्त गण्य पुग में वस्थों की रंगाई, छीट, कढ़ाई की कला भी बहुत उन्नत हुई थी। कारमीर के शाल विश्व-निश्यात थे।



वांने का स्ट्रशासींग (स्टास)

# प्राचीन शिक्षापद्धति

आरत में फिला वैदिक पूर्व से मनुष्य के सर्वांगीण विकास, राष्ट्रीय संस्कृति के मंरकण तथा जातीय उत्थान के लिए धानस्थक समभी जाती रही है। धवर्षवेद में बदानवें की महिमा के गीत गावे गए है। प्राचीन धारनकारों ने इस प्रकार की अनेक प्रवर्णनी ध्वयस्थाएँ दी भी, विनसे राज्य द्वारा अनिवास शिक्षा का अवस्थ न होने पर भी इसका बहुत प्रधिक प्रसार हुसा । प्राचीन ऋषियों ने मानव जीवन जिन बार ब्रायमों में बांदा था. उनमें पहुता ब्रायनयं ब्रायम विचान्यास के लिए था। ज्यनयन-संस्कार सब दिलों के लिए आवस्यक था, निश्चित श्रवधि तक इसके न करने व्यवति विद्यान्यास में विविजता दिलाने से उच्च वर्गा प्रास्य वर वाति-च्युत समके वाते ने । जिल्ला के महरव को सबके जिल पर भनी-भाति धीकत करने के लिए ही स्नातक की पुराने जमाने में राजा से प्रधिक प्रतिषठा वो गई थी। प्रत्मेक व्यक्ति का सह कर्तका समामा जाता था कि वह न केवल पुत्र भी अन्य देवार पित्-ऋष से सुनत हो। किन्तु इसके प्रतिरिक्त ऋषि-ऋण को भी उतारे। हिन्दू शास्त्रकारों ने ज्ञान का प्रसार करते वाले बाह्यकों को म केवल नाना प्रकार के दानों का प्रधिकारी बताया, किन्तु जनों करों से भी मुक्त कर दिया। राजाओं ते अपने जवार दातों से नालदा, विकास-मिला, उदन्तपूरी प्रभृति विकाणालयों के दिशास में पूरी सहायता दी। मही सारण या कि आबीन बाल में जितनी सासरता भारत में थी, उतनी उस समय किसी दूसरे देख में नहीं थीं। पाना सहवपति सौर दशरच का यह दावा था कि उनके राज्य में बोई अगितिन व्यक्ति नहीं है। प्राचीन शिलापद्वति से भारत ते न केवल सैकड़ों यमी तक मौलिक परम्परा द्वारा विशाल वैदिक वाड् मय को सुरक्षित रखा; किन्तु प्रलेक सुन में दशत, श्वाप, गणित, अमेरिय, वैद्यक, रसायन बादि धारओं में ऐसे मौलिक विचारक विद्वान् ज्ञान्त किये, जिनसे भारत का मस्तक मात्र भी केंगा है।

बद्धमधं-भाश्यम और उपमधन-संस्थार—प्राचीन काल में ऋषियों ने बद्धानर्थं और उपनयन-संस्कार की व्यवस्था जारा समूचे ममाज को शिक्षित करने का सराहरीय ज्योग किया था। अवन्येय से झाल होता है कि उस समन तक बद्धान्य्यं की पक्षति प्रणीति हो नहीं भी। बद्धान्यं की पक्षति प्रणीति हो नहीं भी। बद्धान्यं का पान्यायं है—मेद का प्रध्यमत । उस समन सरन एवं तपीमा जीवन जिताने हुए धार्य वेद का स्वाध्याप करते थे। यह समन्त्र जाता था कि बद्धान्यं का पालन स्थी-पुष्ण दोनों के लिए धानस्थन है। "क्षान्यं के एप से

ही राजा राष्ट्र की रक्षा करता है, ब्रह्मचर्च से ही कन्या युवा पति को आना करती है। इसी के तम से देवताओं ने अमृतत्व तथा इन्द्र ने उच्च पद प्राप्त क्रिया था।",(अथवे ११। ४—१६)। ये तब उक्तियां ब्रह्मचर्च का गौरव सुचित करती हैं।

वहानमें बाधम का प्रारम्भ उपनयन-संस्कार से होता था। उपनयन का सर्थ है-समीप जाना । इस संस्कार द्वारा बालक पुर के समीप जाकर, विद्यान्यास के निए उसका शिष्य बनता था । उपनाम चिरकाल तरु ब्राह्मण, ब्राह्मण, ब्रीवय, बैंडा के निए सनिवार्य नहीं था, किन्तु वैदिक साहित्य के सध्ययन और संरक्षण के लिए इसे पाव-क्ष्यक बना दिया गया । बाह्यणीं, उपनिषदीं सीर मुख्यंभी के निर्माण के बाद शामिक साहित्व दलना विसास हो समा कि उसकी रक्षा के लिए समुचे समाय का सहयीग बावज्यक धतीत हुआ, बतएव उपनयन-संस्कार की तीनी वणी के लिए बावशवर बना दिया गया । इसके न करने पर व्यक्ति समाव से पतित एव बहिन्छत समभा जाता मा (मनु शंक्ट)। यात विका राज्य द्वारा धनिवार्य बनाई जाती है, उस समय पर्मे ने इसे भाषरमक बनाया । इसका एक सुन परिणाम यह हुआ कि धार्य जाति के सब सबस्य थीडा-बहुत नेदिन जान सवस्य प्राप्त करते थे, किन्तु =०० ई० पू० के बाद नैदिक ज्ञान इतना बटिल हो चुका या कि उसमें बल्किनित् प्रवेश के लिए भी बारम्भिक विका सनिवार्य यो । बतः यह सामा आ सकता है कि उपतयन बावस्थव हो वाने के बाद मार्थकाति में माक्षरता बहुत बड़ी होती। उस समय संभवतः सी भी सदी मालित साक्षर होंगे। किसी भी धन्य प्राचीन जाति ने विश्वा के क्षेत्र में इतनी अमृति नहीं की । परिचर्मी सन्त्रता के मूल लीत पूनान में यह सबस्मा भी कि एकेन्छ में दस की नदी धीर स्मार्टी में बार प्रसिधत क्वांबत ही सिन्ना पाने थे। यह वहें दूश की बात है कि परवर्ती शास्त्रकारों में १०००६०० ईं के बाद वह सिद्धान चनामा कि कतियुन में धार्तिय और वैदय वर्गों नहीं होते. इससे इन वामी का ज्यानमन अन्य हो म्या भीर साक्षरता बहुत कम हो सई।

कहा को के नियम जिलामन-गरवार के बाद बहा वारी शुर्ग में विद्याध्ययन करता था। विद्याध्ययन मान में बहा वारी को अनेक आवश्यक नियमों का पानन करना पहला था। आवीन विकाप बात का अवस्थे सादा आवन तथा उच्च विचार था, अन नमी नियम देशी को व्याप में रावकर बनाये थए थे। उनका मोदन सादा हीता था, मान-गोंदरा का सेवन बन्तित का, धोशाक में भी सावगी थी, यूने चोर बाट का उपयोग बन्तित था। किन्तु सावकरारों का मह आध्य कवाचि नहीं था कि स्वास्थ्य को हानि पहुँचाते हुए इन तथी का वाचन किया नाम। आतक-शाहित्य में ऐसे उदा-हरणों को कभी नहीं है, विकास बद्धामारी बनारम और तब्बिताता की भीएण गर्मी में खुन और छाते था बयोग करने हैं। बहा वाचन वा थी कि बहा वारी तपस्था से अपने ब्रीवन को क्या न बनाये, किन्तु जितमा चा सकता हो थी कि बहा वारी तपस्था से अपने ब्रीवन को क्या न बनाये, किन्तु जितमा चा सकता हो, सामें। बहा वारी वे नियमों में

संगम धीर सदाबार के पहलू पर बहुत बस दिया जाता था। इसी का परिजाम यह हुमा कि ब्रह्मचर्च शब्द धपने जास्तिभिक सर्व वेदाध्ययम की प्रपेक्षा संगत जीवन को स्रविक सूचित करने लगा। ऋषियों का यह मत था कि सामीव-प्रमोध से विद्यान्यास में बाधा पहली है।

निक्षा-वृत्ति - वर्षे स्मृतियों में यह स्वतस्या मिलतों है कि बहुम्पारी प्रतिदिन अवने लिए गाँव से जिला मौगकर लागे । अमर्थवेद में जिलाचरण (११।४।६) का स्पाट उल्लेख है। किन्तु मह ग्राह्यकारों का पादमें ही प्रतीय होता है, ग्रास्तविक स्थिति ऐसी नहीं थी। तक्षणिता के बहुम्बारी अपने गुरुवों के पर्से में वडी सामु के पुत्रों के समान रहते थे। नामन्या, बलभी, तक्षशिला-बैसे बड़े विस्थितियालयों में, जहाँ हवारों विवाशी पढते थे. मिला-वृत्ति संसव ही नहीं थी । इन वय स्वानी पर संभवत: कड़े भण्डारों में काने का प्रवत्य होता था। मासत्वा की सुदाई में कुछ बढ़ी अद्विमी मिली है। युवान-व्यान ने लिखा है कि भारतीय विद्यानों के गम्भीर पाणितस्य का एस कारण यह भी है कि उन्हें भीतन, वहन तथा दवाई की चिन्ता नहीं करनी पहली । दक्षिण के कुछ पुराने ग्रामिसेखों में इस बात का स्पाट्ट रूप से उल्लेख हैं कि मही विद्यालमों में लोगों के दिये दात से छात्रों के भोजन की व्यवस्था की वाली थी। ऐसा प्रतीत होता है कि भिक्षा केवन अत्यन्त निर्पन छात हो नीया करते थे। भिक्षा के नियम का उद्देश्य बद्धाबारी को एक बनाना तथा इस बात का ज्ञान कराना बा कि वह समाज की सहायता और सहानुवृति से आनं प्राप्त कर रहा है. उसे उसके प्रति सपने वर्षाच्य में वागसक पहना पाहिए। प्रिका के निगम का एक बढ़ा साम यह या कि इससे निर्धन और यती दोनों विश्वा प्राप्त कर सकते थे। विश्वा की व्या-वस्था समाज को भी दस करांच्य का बीच कराती थी कि नई पीड़ी की शिला के लिए उसे यान करना चाहिए। ब्रह्मवारी प्राचीन संस्कृति का गरशक गया उसे वाले बहाते बाला था, इससे तमाज को लाम था, यतः हिन्दू शास्त्रकारों ने बहाचारी को भिक्षा देना सद गुरस्थों का बावरनक वर्तका नियों ता किया या और बग्राचारी पर भी यह बन्धन लगाया या कि बहु अपनी आवश्यकता में अधिक भिक्षा नहीं लेगा, यदि वह होता करता है तो चीरी का महावाद करता है।

पुस्कुलपद्धति — वहावारी निशा-काल में मागः गुर के पास रहते थे, इसीलिए उन्हें भलेगानी कहा जाता था। मिला ममाप्त करने पर अब के लीटते थे तो जनका 'समावर्तन' होता था। गुर के घर में निकापित्ती की भेजना कई कारणी ने श्रेयक्तर समाज जाता था। गुर की वैपक्तिय देख-रेस में मिला भक्ती होती थी, जनारम के राजा यह समाज के कि इससे राजपुत्तों का धहानार सम होता है, वे सारम-निर्मर रहते हैं। दुनिया का घट्टा जान माप्त करते हैं। गुरुक्तों में भाग, विधानी प्रारम्भिक जिला के बार उच्च शिक्ता के लिए ही भेज जाते थे। तलिला में जाते वाले विद्यागिती की मापू कई बातकों में स्वयंत सम है द वर्ष बताई गई है।

प्राचीन गुणकुलों के सम्बन्ध में यह लोक-प्रचलित धारणा सर्वांग में छता नहीं प्रतीत होतों कि वे महरों से दूर जनकों में होते थे। इसमें कोई संबंद नहीं कि बातमीकि, कच्च, सांबीधनी सादि मुनियों के साधम बनी में थे। किन्तु ऐसे त्योवमी की संबंध बहुत कम थी। प्रिकाल पुरुकुल और शिला-केन्द्र प्रहरों धीर वीची में ही थे। तश्रीयला के गुण और छात्र गाम्पार की राजधानों में ही रहते थे। स्मृतियों में बहु कहा गया है कि जब गांव में मृत्यु हो या कोर आया हो तो धनच्याय हो। यदि गुरुकुल जंगलों में हो ती गांव के उपदर्शों के कारण अञ्चयन बन्द करने की बीई खाबस्यकता महीं थी।

मुग भीर शिष्य के सम्बन्ध—प्राचीन शिक्षा-पद्मति की एक वही विशेषता गुरु भीर शिष्य का सुमपुर परिवारिक सम्बन्ध था। शिष्य गुरु के घर पर जाकर उसके परिवार का सदस्य बनकर रहता था। तुन अपने पुत्र की तरह उसका पानन करता था। नगवान बुद्ध ने कहा था—'युन को चाहिए कि यह शिष्य को पुत्र समर्थ और शिष्य को जिवत है कि यह गुरु को पिता माने'। प्राय: गुरुओं के पास १०-१८ शिष्य होते में भीर के न केवल इनके भव्ययन, किन्तु कान-पान और चिकित्सा की भी पूरी जिन्ता करते थे। भगवान बुद्ध ने उपाध्याय के लिए यह नियम बनवामा भा कि वे यपने शिष्यों की देख-भाल, इनके अन्त्री का तथा पिता-पान पादि का प्यान रखें। सातवीं वर्ती में भारत खाने बोले जीनी मानी इत्तिम के विवरण से बत्र मीत होता है कि वे इस नियम का पूरा पालन करते थे। इब शिष्य बीमार पहते थे, वी गुरु उसकी परिचर्म भी किया करते थे।

इसके साथ ही, विध्यों का प्रधान कर्त्रचा पुरु की देवता की तरह प्रतिष्टा और आराधना करना सा। भीशा के धनुसार मुख के प्रति नक्षता धीर मेवा से जान प्रधान होता है। यह कहा जाता या कि सिध्य को पुत्र, दात धीर प्राची की भीति पुरु की सेवा करनी जातिए। उसे पुत्र को धानुन और महाने के लिए जल देना उचित है। आपस्थकता भड़ने पर कुट बर्दन मीजने तसा कपड़े धोने का भी काम करना जाहिए। मुख के घर के लिए यह बंधन से ईमन जाता और प्रमुखों की देख-भात करता था। कुष्ण धीर मुदामा ने धपने पुत्र सार्थायनों काय की इसी प्रकार सेवा थी। जिल्लु, यह स्मरण रखना चातिए कि मुख शिष्यों से दस प्रकार का कोई कार्य नहीं से सकता जिससे सिध्यों के सन्ध्यन में बामा पड़े (आपक घन सकर १। २ १०)। यदि पुत्र का कार्य करने हुए किसी मिध्य की मृत्यु हो बाम तो उसे बड़ा करोर प्रायहित्रत करना पहला पा (वैक पक सकर २। १। २७)।

शिक्षा की कीत—उस समय किया ति पुल्क नहीं होती थी। पती भीर समये शिक्षा निक्षा प्रारम्भ होने से पहले या बाव में मुख्यक्षिया के कर में पुरु वो शिक्षा-पुल्क देते में भीर निर्धन विद्यार्थी अपनी मेचा द्वारा कीम सदा करते दें। जातकों में हम छात्रों द्वारा तकस्थिता निष्यविद्यालय में मुख्यों को पहले कीस देने का सम्बद्ध उस्तेस पाते हैं। एक जासक (सं० २५२) में बनारस से आए छात्र से गुरु तूलता है कि 'क्या तुम तुम तो पीस लागे हो या सुन्ते पढ़ते के जबने मेरी सेवा करना आहते हो।'' जो शिष्प पुत्र की सेवा करने पढ़ते थे, उनने लिए शिक्षण रात्र को किए संविध्य कीणार्थ जगाते थे, क्योंकि वे दिन में उनके काम में सने पहते थे। फीस पहते देने के सीतिरिक्त मंत्र में गुरु-दक्षिणा के कम में भी कुछ देते का रिवाब था। कई बार पुरु इतनी सिम्क दक्षिणा मीगते थे कि शिष्प उसे सन्य व्यक्तियों से मीग कर पुत्र करते थे। कीला ने सपने गुरु बरतन्तु को १४ करीड़ की दक्षिणा महाराज रमु से बावना करके दी थी। प्राचीन विज्ञान्य की १४ करीड़ की दक्षिणा महाराज रमु से बावना करके दी थी। प्राचीन विज्ञान्य सा । यह सामान्य कम से किसी किएय को जान-प्राचीन उसे से इन्कार नहीं कर सकता था। यदि कोई गुरु किसी शिष्प को जान-प्राच्य के लिए साने पर एक वर्ष तक नहीं प्राची का तो बहुमाना असी का कि शिष्प के सब प्राप्त कुछ को समते हैं। छात्र की निर्माता का तो बहुमाना करके यह उसे नहीं उरका सकता था। वह सो सेवा करने के लिए तैयार रहता था।

प्रिक्षा-काल-पुराने जमाने में सिक्षा का सब धायणी (धगस्त) से प्रारम्भ होता या तथा पीय या मांच (धजरी-मांचे) में समाप्त हो जाता था। प्रारम्भ में यह छः महीने का था, विद्यामों तथा विद्यानों की वृद्धि में वह बढ़ा होने तथा। उन दिनों सम्बद्ध की मीत प्रतिवर्ष ग्रीममों की पृष्ट्वियों नहीं होती थी। किन्तु उस समय के विद्यानों भी धनवायांवित थे और प्रति मांस दर्श, पौर्मामाम नथा थे। यप्टमिमों के बार भवनाओं के प्रतिविश्व धानाम से भाष्ट्य होने, विजली वजकते, भूसतामार पानो, थायो, पाना पहले पर भी पृष्टी मिल जाती थी। ये भवकाय उस समय की समृति कराते हैं, जब तुद-विध्व मोंगोहियों में रहते के थीर भवन ऋतु-परिवर्शनों में भव्यान जारों राज्या धनमय हो जाता था। विद्यान्त का से १२ वर्ष का था। यह एक वेद के लिए पर्याप्त समध्य जाता था। सामान्यक सन्य से १२ वर्ष का था। यह एक वेद के लिए पर्याप्त समध्य जाता था। सामान्यक सन्य सिका १२ वर्ष को धाय में समस्य हो जाती थी। वासी वेदों के लिए ४६ वर्ष का बहाचर्य रखा जाता था। विन्तु शास्त्रकार इसे जान मही समयते थे।

पाठ्यविषय — नयीन विद्यार्थी सीर निवासी के निकास के समुगार प्राचीन विश्वासद्वाद के पाठ्यविषयों में समयानुकृत गरिवर्तन होते रहे । कार्यव्यक्षयों में समयानुकृत गरिवर्तन होते रहे । कार्यव्यक्षयों में समयानुकृत गरिवर्तन होते रहे । कार्यव्यक्ष में मुगा पाठ्यविषय केंद्र-मन्त्र, धांतहाल, पुराच और नारावासी मामार्थ (वीर पुराधों के बरिवर) भी । पिछले वैदिक भीर बाह्यल पुर (२००० ६० पू०—१००० ६० पू०) में केंद्र को व्यक्तियां भीर महीन मिलार्थों को बरिवर्ता में कृष्टि हुई, बाह्यल-सम्ब निवे सए और दुन्हें भी पाठ्य-कम में स्थान मिला। उपनिषद और सुन पुरा (१००० ६०—पहची ४० ६०) तक वेद के विविध

मनी व्याकरण, मिला (उच्चारण विज्ञान) कला, ज्योतिय, सन्द, निश्वत के विकास के धार्तिरियत धमेक प्रवार के शिल्पों तथा उपयोगी विज्ञानों का धाविमांच हो का था । विद्यार्थी केवल बैदिक विषयों का ही धन्ययन नहीं करते थे, यांपतु सौक्ति विज्ञानों में भी पारंगत होते थे । उस समय के विषयों का परिचय ग्रन्दोग्योगनिक के एक संदर्भ से मिलता है (१०११) । इसमें वर्षोन की उच्च विका पाने के लिए सनाकुमार के पास धार्य नारद ने कहा है-"भगवन मैंने वेद-वेदाय के प्रतिस्थित इतिहास, पुराण, गणित (पाचि) अमेतिय, नक्षत्र विचा, सर्वे विचा, देव (भूजना, वागु-जास्त्र ग्रादि प्राकृतिक भूगोल प्रयंता श्रीवय्यत्कयन की विद्या), निवि (जनित्र विद्या अभवा गढे लवाने का पता समाने का विज्ञान), नाकोवास्य (तर्क-शास्त्र), कामिनिया, भूतिनया (प्राणि-शास्त्र), राजशासन विद्या (सैनिक विज्ञान तथा राज-बास्य ), एकावन विका (मीलि-शास्य ) का बाव्यमन किया 🗗 । उस समय के सभी छाप नारव को मांति मेधाबी हो तथा सब विषयों का अध्ययन करते हों सो बात नहीं, किन्तु ऐसा बवस्य जान पहला है कि उस समय विश्वा-पत्रति में साहित्यक एक क्तमोती दोतों प्रकार के विज्ञान का शुन्दर सम्मिश्चण हुआ था। जातकों से यह जात होता है कि तक्षशिया में क्षत्रिय और पादाण मुक्क तीनों वेदी और सकारह विल्ली का धान्यान करते थे । इन शिल्पों में धनुविद्या, बैद्यक, जादू, सर्वविद्या, गाँगत, वृष्टि, पतु-गानन, व्यापार चादि का समावेश होता था। इस पूर्व में भारत ने दर्मन, साहित्य, ज्योतिय, सर्व-बाहत्र, काय-विकित्सा, शत्य-विकित्सा, मृति, प्रयत तथा पीत-निर्माण-विवार में वही उन्नति की । इस समय बीट धीर जैन साहित्यका विकास हुआ। वैदिक साहित्य में पद, पन भीर जटा बाठ का चाविनांव हुआ। इस दिनों वेदों की लोगप्रियसा पर रही की, प्रसः बाह्मकों में केवल १५ प्रस्तिगत ही वैदिक विषयों का स्थाप्याय करते थे । व्यविकास विद्यानों का व्यान नव विश्वामित विद्यार्थी -- जाकरम, न्याय, उपनिषद्, दर्शन धीर धर्मधास्त्र की घोर था। पहली सं र दें--१२०० तक के स्मृति, पुरानों बीर निवन्ध-शन्तों के दूस में देशें का महत्त्व नाति कर्म हो गया । चीनी मानियों के विषयण इस नमय से विद्यालयों और महाविद्यालयों के गाहक-क्रम पर सन्दर प्रकाश हालते हैं जिनमें मेदिक विवतों से जिल्ल जीकिक विवत वदावे जाते थे।

विसम के क्यानानुसार ६ वर्ष को सामु में विद्याची वर्णुनाला सीमाना सुक्ष् भारते हैं, इसमें कः महीने लगते थे। धर्मने वर्ष संभावतः गरिवत पढ़ामा जाता था। भूमें भूषे में १ तर्ने वर्ष तक पाधिनीय सान्द्राच्याची सीर उगादि तूनों जा स्थाच्याय करामा जाता था। १३-१४ वर्ष की सायु में विद्याची क्या पढ़ते थे, वृत्तिन दम विषय में मीन है, सम्मनत उन्हें काच्या, साहित्य थीर कोष का मान कराया जाता था। १५वें वर्ष से विद्यार्थ उन्च सिला की मंत्रसामी में कुछ विषयों का विद्याय सम्मयन करते थे। विद्याय सम्मन के विद्या व्याकरण, तर्ग-शास्त्र, दर्शन, वेषक, व्यक्तित एवं त्यावित क्योतित थे। इनमें सबसे प्रशिक्ष श्रीकृष्टिय व्याकरण था। क्याकरण का उच्च पाठ्य-कम पांच वर्ष का होता या और इसके प्रधान पाठ्य-प्रत्य गामिका और पातंत्रल महाभाष्य थे। प्रस्वेश्मी के प्रत्य से बात होता है कि न्याच्ह्रवी धती में भी सबसे प्रिक शोकप्रियता व्याकरण को प्राप्त भी। इनके ग्रातिश्वित पुरावी और नाटको का भी प्रव्ययन होता होगा, चीनी पावियों ने इसका उन्तित्व नहीं किया।

पाठव-प्रणाली-प्राचीन काल में पाठ्य-प्रणाली प्रधान हुए से गुर-मुख से पाठश्रवण करने तथा उसके सामने उसे दोहराने तथा प्रश्न पूछकर शान प्राप्त करने की थी। इसका कारण यह था कि वेद उस समय लिखित रूप में मही थे। नेजन-कमा में अभी-अंति परिचित होने पर भी आस्तीयों ने वेदों को कई कारणों से लिपियदा नहीं किया। ऐसा होने से भगवती खति के धपवित्र हाथों में पहने की सामंत्रा थी, लिपिकारी के बतान और प्रसाद से वेद के स्वरों और वर्णों के दूषित वीं से लिले जाने की संभावना थीं। घाठवीं, नवीं झती में कदमीरी पश्चित वसुक ने पहली बार वेयों को संखबड़ करने का साहत किया। उस समय तक शिक्षा मीलिक ही होती थी। पुत्र एक-एक विद्यार्थी को असम पढ़ाता, उसका पाठ सुनता और गलतियों ठीक करता था। इस पढित से कई लाम थे। गुर सब विधामियों पर वैपन्तिक ध्यान देता था, इसका सभाव यतंमान शिक्षा-पद्धति को सबसे वही कमी है। पुरानी प्रवृति में पुस्तकीय शिक्षा पर यस न होने से विद्यार्थी प्रत्येक विश्वय की नुव सोव-समग्रकर याद करता था। यह कहना गलत है कि दंग समग्र की विश्वा-पद्धति में रटना और पोटना ही प्रधान था। यास्कानार्य भीर मुख्त ने पोटन की पीर निन्दा की है, सुभूत ने दटने वाले बाम की उस मधे में मुतना की है जो भागने पर बीभ का तो धनुभव करता है किन्तु यह नहीं जानता कि यह किस पस्तु का बीध है। वेद का प्रध्ययन वेद-मन्त्री की ब्यास्त्रा के साथ होता था। समुका बाद्धन-साहित्य इसी प्रकार की रचना है। भारतीय विद्वान वर्ष-प्रन्थों के व्याच्या-कोशन के लिए जनस्थितिह थे। इसीविए कीनी माकियों ने उनकी मुक्त केण्ड से प्रमाना की है। इस्मिय ने लिखा है कि "मैं इस बात से सर्वेद बढ़ा असल है कि सुने मारतीय पण्डितों के चरनों में बैठकर वह आन प्राप्त करने का सीधान्य मिला है, वो सन्दर्भा नहीं प्राप्त हो सकता ना ।" युमान व्यक्ति ने भारतीय पश्चितों की विशेष प्रसंसा इस दृष्टि से की है कि वे प्रस्पट स्थानों को सुन्दर स्थानमा करते हैं। प्राचीन पाद्य-प्रकृति की यह बड़ी कृषी भी कि वह समक्तकर ग्रन्थ कन्द्रस्य करने पर बल वेती थी । उस पद्धति से पड़े व्यक्तियों का पारिकरण बड़ा सम्मीर होता था । वर्तमान काल की विद्वार पुरतकालयों में रखे मिन्द-नोशों में हैं। प्राचीन परिवत अपने साली को जनता-फिरता विश्व-कांश बनाने का प्रवस्न करते वे ।

इस प्रकार की पाठ्य-प्रवृति में पुरु प्रविक्त छात्रों की मही शवा सकता था। सामान्य रूप से तक्षणिता और सालन्दा में एक पुत्र के पास १५-२० से प्रविक्त छात्र नहीं होते से। पुत्र छन क्यापियी पर पूरा स्मान देता था। प्रत्येक विद्यार्थी को पिछला पाठ सुनाने पर उसकी योग्यता के धनुसार धनाना पाठ दिया जाता था।

मुद्द शिक्षण-कार्य में बड़े विद्याभियों का भी उपयोग करता था। भहानुत्रतीमकातक के धनुसार कुरुदेश के एक राजपुत्र ने धन्य छायों की धपेक्षा पहले विद्या में प्रशीवता

प्राप्त कर ली, उसे अपने छोटे भाई की शिक्षा का काम नौंच दिया पया, गृत को

धनुपत्रियति में बड़े छात्र उसके सभाव की पूर्ति करते थे। इससे एक धौर जहाँ की

विद्यापियों को कियात्मक धनुभव मिलता था, वहाँ दूसरी धौर इन छात्री छाप

निःशुल्क शिक्षण से शिक्षा ना क्या भी कम होता था।

िया प्रश्नोत्तर तथा नार्तालाप की प्रवृत्ति से दी जाती थीं। उपनिषद में बहुर-निया के द्वा तस्यों का इसी तरह उपदेश दिया गया है। अगयान बुद की उपराम-सैनी भी इसी प्रकार की थी। इसका बड़ा जाम यह या कि शिक्षा के नमय विषय को उसमें पूरा मनीयोग देना पड़ता था, उसमें नियार और विश्लेषण नी अणि विक्तित होती थी। प्रावश्यक विषयी पर मुरु सथा शिक्षों में बाद-विवाद होते थे। इनसे उनमें बाकाद्वा, थिनाम, निरीक्षण, तुलना थादि की धनेक मानसिक संक्रियों प्रस्कृदित एवं पुष्ट होती थी। वर्तमान विशा-पद्धति में विद्यार्थी प्राय निर्मक का से प्रकारनों के ज्याग्यान सुनता है, सतः उसका उचित मानसिक विशास तहीं हो पाता।

यरीक्षाएँ घोर उपापियां—प्राचीन भारत में न तो वर्तमान शिक्षा-वर्धन प्रयासित भी भीर न ही विका-समाध्ति के बाद बोई उपाधियों ही जाती थीं। उस समय गुम प्रतिदित नया पाठ पडाने से पहले इस बात की काफी कडी मौसिक परीक्षा से सेता था कि शिष्य को प्रियासा पाठ मली भौति स्मरण हो चुका है वा नहीं, ऐसा न होने पर बंगना पाठ नहीं दिया जाता था। बतः उस पद्धति में वैनिक परीचा होने के कारण वाणिक परीक्षा की बायश्यकता की नहीं भी । विशा-समाप्ति के बाद समामतंत से पहले कई बार शिल्मों को विद्वस्परियद में उपस्थित किया जाता मा भीर उससे कुछ प्रतन पूछे वाते से। राजगोलर भीर चरक ने राज-दरवारी में गास्त्रामी बारा होने वासी परीक्षाओं का उल्लेख किया है, किन्तु ये वर्तमान परीक्षाओं से सर्वका भिष्य हैं। बाधुनिक परीक्षाओं में स्कृततम उसीलांक लेकर विद्यार्थी पास हो जाते हैं। किन्तु पुराने वास्त्राची में शांधकतम विक्रता और पाण्डिस दिव्याने बाला ही पाछ ही सकता था। ने पामः विशेष अवसरीं पर होते थे, मामान्य क्य में इनका प्रचलन नहीं बा। परीक्षाएं न हीने के कारण, उस समय कोई उपाधिमां भी नहीं दी जाती भी। मुधान जांत ने तिका है कि सातवीं सती में कुछ नीम प्रक्षिक सम्मान गाने के लिए. महे कहा करते कि ये नामन्दा के पड़े हुए हैं। तामन्दा में उचाधियाँ न दी जाने में ही छनों ऐसी पूर्णता का भीका मिलता था। सनम पून के प्रस्तिम भाग में विकर्मायना विस्वविद्यालय के सरक्षक पालवर्ती राजा समावर्तन के समय विद्यापियी की प्रपाणियाँ देने जने । मध्यकालीन बंगास में कुछ विद्वलारियर गयाधर जनवीय-वीर प्रकाट विद्वाली

को सक्तंत्रकवर्ती, तकांत्रंकार की प्रतिष्ठित पदिवयों देती थीं ; किन्तु यह पत्रिव प्राचीन नहीं थीं ।

परीक्षाची चौर उपाधियों के न होने से बर्तमान काल के क्षिणाधियों को यह नहीं समस्ता चाहिए कि प्राचीन काल का शिष्य उनकी ध्रपेक्षा चिपक सौभामधाली था। आजकल का छात परीक्षा से पहले सब-कुछ रहकर चौर परीक्षा-अवन में उसे उसकर पास हो जाता है और फिर उपाधि प्राप्त करके अपना सारा पड़ा-किसा भूना सकता है। क्य तक उसके पास उपाधि का प्रमाण-पत्र है, उसकी मीम्पता में बीई सदेह नहीं कर सकता, किन्तु पुराने विद्यार्थी को न केवल प्रतिदिन पुर को कड़ी परीक्षा देनी पड़ती थी, चांपतु उसे विधाम्यास के बाद भी अपने जान को चड़ाण्य ही नहीं किन्तु नवीनतम खोजी से समूज बनाय रखना पड़ता था। उसे सदेव सारी विधा बहरूव रखनी पड़ती थी। किसी भी समय इसे बाह्यामं के लिए बुलाया जा सकता था और उस समय उसकी घोग्यता को परीक्षा बाद-विवाद से होती थी। वह अपनी उपाधि के बल पर तथा नोहवुकों हारा वर्तमान विद्यार्थी को भीत उस धान्त-परीक्षा से नहीं बच सकता था।

शिक्षा-संस्थाएँ—प्राचीन भारत में पोचवी-छठी शती । ई॰ तक शिक्षा प्रवान करने के लिए समाज या राज्य की धीर से बसंमान काल की भीति सुनंपटित विधा-संस्थाएँ नहीं थीं । मुरु वैयोजतक रूप से स्वयंग शिष्य की शिक्षा दिया करते थे । संस्थाएँ नहीं थीं । मुरु वैयोजतक रूप से स्वयंग शिष्य की शिक्षा दिया करते थे । संघटित शिक्षा-संस्थायों था विकास संप्रेयम बीश विद्यातों ने किया । इनमें यहने मिश्त-मिक्षाणियों को तका बाद में सर्व-साधारण जनता की अवस्थित रूप से शिक्षा की अपने सर्वी । सामन्या इस प्रकार था गत्वा विद्यविद्यालय था । संगयत इसके भी अपने सर्वी । सामन्या इस प्रकार था विद्यविद्यालय था । सीश-विद्या भावता में हिन्दू-मन्दिरों के साथ सिक्षा-संस्थायों था निकास हुआ । बीश-विद्यार सम्भग १०० ई० से विद्या का कार्य धारम्य कर देते हैं, विन्तु हिन्दू-मन्दिरों के उच्च शिक्षा का बेन्द्र समने के लिक्षित प्रमाण दसनों शती ई० से मिलते हैं ।

 रखा जाने सथा। हिन्दू-मन्दिर न केवल हिन्दू धर्म, संस्कृति मौर सम्यता के प्राप्ति हिन्दू ग्रास्त्रों के विकाय का भी केन्द्र बने। पहले बताया जा कुका है कि हिन्दू मन्दिर्स झारा शिक्षण कार्य के निश्चित प्रमाण दसवी वाली दें॰ ने मिलते हैं। किन्तु पह संमव है कि मन्दिरों ने यह कार्य काकी पहले चुरू कर दिया हो। पुराने जमाने में विद्यान् बाह्मण-कुनों को प्रपन्न निर्वाह तथा छः प्रकार के बास्त्र-प्रतिपादिश कर्तव्यों को पुरा करने के लिए जो गांच वान में दिये जाते थे, वे अग्रहार कहलाते थे। बाह्ममों का एक क्तंब्य प्रव्यापन भी था, सर्वज्ञमुर (हसन जिले के प्रतिकेरी) तथा राष्ट्रकृट राज्य के काहिपुर (प्रापुत्तिक कलस) नामक प्रग्रहार गांव निश्चित कप से विद्यान-कार्य में सने हुए थे। मारे देश में विवार हुए ऐसे सैकड़ों गांव ज्ञान-प्रसार का पुनीत कार्य कर रहे थे।

### प्रसिद्ध विश्वविद्यालय

तकाशिला-पाधीन भारतवर्ष का सबसे पुराना और प्रसिद्धतम शिक्षा-केल्य स्थाधिला था। रामायण के वर्णनानुसार भरत ने इस नगर की स्नापना की वी धीर अपने पुत्र तथा की उसका पहला धानक बनाया था। महाभारत में अनमंत्रय का नगयम इसी स्थान पर होने का वर्णन है (१।६।२०)। रामायण और महाभारत में इसके प्रसिद्ध केल्य होने का उन्लेख नहीं, किला सातवीं दाती हैं ० पू० तक यह स्थान विद्यापीठ के कप में दतना प्रसिद्ध हों चुका था कि रावपूह, बनारम और मिदिना-वीसे दुरवर्ती स्थानों से छात्र यहां पड़ने धाने चने थे। तक्षशिला पर विदेशी आक्रमण होते रहे सीर ऐसा प्रमीत होता है कि उनसे उसे काकी बाति पतुंची। इस प्रदेश पर छठी शती हैं ० पू० में बीत पता होता है के सन्त में हुयों के प्रवत्त आक्रमण हुए। फाहियान को प्राचरी सर्वी वाती ई० के सन्त में हुयों के प्रवत्त आक्रमण हुए। फाहियान को प्राचरी सर्वी के प्रतर्भ में विद्या के प्रवार में विद्या की प्रवार में विद्या की प्रवार में स्थान की प्रविद्या की प्रवार में विद्या की प्रवार में व्यार की प्रविद्या की प्रवार में विद्या की प्रवार में व्यार में व्य

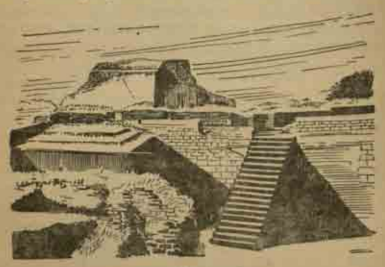
तस्रिम्मा बायुनिक काल के बहे कालिकों या विद्वितद्यालयों की भौति संपटित विद्याणिठ नहीं भा। ज तो उसके शिक्षक किसी केन्द्रीय नियन्त्रण में थे, न वहां का वाट्य-जन भोर शिक्षा-काल विश्वित था। वहां कोई परीक्षाएँ भी नहीं होती भीर न ही कोई प्रपाधियों दी जाती भी। यह केवल एक विकास शिक्षा-केन्द्र का, जहां भनेक वगत्-विद्या (दिसापामीवन्त्र) विद्यान पहले थे। ये किसी कालिक से सम्बद्ध या उसके वेतनभोगी शिक्षक नहीं, किन्तु स्वतन्त्र थे। इनकी कीर्ति ने आकृष्ट होकर भारत के सभी प्राप्तों से विद्यार्थी खाते थे, इनके घर में रहते हुए इनके वरणों से बैठकर शिक्षा बहुण करते थे। यदापि जातभों में किसी मूस के पास ५०० से कम खातों का वन्त्रोंन नहीं, किन्तु बास्त्रक में ये प्राय: १४-२० से प्रधिक नहीं होते थे। इनमें फीन देने वाले छात्र पुत्र के घर में पुत्रों के समान रहते थे भीर निर्मन छात्र

दिन-भर पुर का काम करके रात को उससे पहते थे। प्रत्येक पुर का सपना स्वतन्त्र कालिज था, उसका कीसे भी उसकी इच्छा पर भवलम्बित होता था और विद्यार्थी जो विषय पड़ने के लिए उत्सुक होते थे, वही उन्हें पहाया जाता था। विद्यान्ताल की कोई सर्वाध निश्चित नहीं थी। भगवान बुद्ध के चिकित्सक जीवन को वहां पढ़ते हुए जब सात वर्ष बीत गए तो पुर से अनुमति प्राप्त करके वह राजपृह लीट भाषा। मसाँग जम तमय पुर ने उसकी हमा-मुण की कियारमंत्र परीक्षा सी थी, तनापि वह भाजकस की परीक्षामों से भिन्न थी।

तक्षशिला साहित्यिक एवं उपयोगी योगों प्रकार की कलाओं का विका-केन्द्र या। वहीं 'तीनों' वेदों तथा घठारह शिल्मों की विका वी वाती थी। शिल्मों में वैश्वन और अनुविद्या प्रधान थे। वैद्यक की विका बहुत उन्नकोटि की थी, , लीक ने वहीं से विका-पहल करने के बाद पेट चौर सिर के जो धापरेशन किये हैं, उन्हें घानकल के बहुत कम शल्म-चिक्तिलक कर सकते हैं। यनुविद्या के एक 'बनस्त्रमिद्य' धानामें से देश के विभिन्न भागों से धाप हुए १०३ राजपुत्र शिक्ता प्रहण करते थे। नवावित्ता में प्राप्त विचार्थी १४-१६ वर्ष की धापु से जाते से धीर छः से घाठ वर्ष तक वहीं सम्बद्धन करने वर लीट बाते थे। बनारम के राजा धपने राजपुत्रों की शिक्षा के निए तक्षशिला में ही भेजते थे। कोशनराज प्रमेनजित ने भी यहीं शिक्षा पार्ट थी। पाणिन घटन के पास शालानुर गांव के रहने वाले थे। सम्भवतः से यहाँ के विद्यार्थी भीर बाद में मुख रहें होंगे। कुछ जनस्वृतियों के समुसार काणक्य प्रशे की

नालन्दा—प्राचीन वाल का दूसरा बहा प्रसिद्ध विश्वित्तालय नालन्दा पटना
के दक्षिण परिचम में ४० मील की दूरी पर बाधुनिक बहनीय था। इसका उत्तर्व
पांचनी धनी के मध्य में गुरु राजाओं के उद्दूर दानों से हुया। कहर दिन्दू तीने हुए
भी उन्होंने इसके संरक्षण और विकास ने यहा भाग निया। श्राव्यक्तित (को सम्बद्धाः
हुमार गुरु प्रमम ४१४-४४४ ई० है) ने एक विहार की स्थापना करके गानन्दा की
नीव रती। इस विहार का बोद्ध मन्दिर कई वातियों तक नामन्द्रा का केन्द्रीय देखावय
रहा। इसके बाद तथायत गुरु, नरसिंह बालादित्य (४६८-४०२ ६०), युगमुष्य
(४०४-४०० ई०) ने एक तथा बच्च नामक राजा ने इसमें दो नसे विहार बमवाने।
कठी सनी ई० में इसे सम्भवतः बौद्ध-वर्म के कहर हेगी हुए राजा मिहिरकुत और
बंगाल के खवाल के हानी काफी हानि उठानी पत्री। जिन्तु सातनी धनी के पूर्वाई
में युगान च्याम के धाने तक वह पूर्ण हो गई तथा इस चीनी माली के जीवनी-लेखक
के बर्गानानुसार नालन्दा की सबसे उपरनी मीजल बादनी से भी डेपी भी घोर वही
पर बैठने बाला दर्शक गह देख सबसा था कि बादल किम प्रकार धणने खालार
बदलते हैं। इसमें अने ही मरपुलित हो, किन्तु नालन्दा की 'सम्बीतहारामित का
वस्तीन बस्तीवमी के अभिनेत्व में भी है।

युधान आर्थ के जीवनी-लेखक ने, जो कभी भारत नहीं सामा था, सातवीं सती के दूसरे चरण में यहां के भिशुमीं की सक्या दम हजार निकी है। देखिन वहाँ ६७५ ई० में सामा। उसके वर्शनानुसार यहाँ तीन हजार से समिक भिशु नहीं रहतें में। ऐसा प्रतीत होता है कि सातवीं दाती में यहाँ की सामारण छात्र-संक्या पांच हजार



सामन्दर विद्यापीय अवस्थि

थी। मालन्दा की शुदाई में निश्तकों के कमरे तथा बड़ी-बड़ी अट्टिया किसी है। कुछ कमरे एक ही मिलू के निए होते ये कुछ दो के लिए। सबसे सीने के लिए एक या की प्रस्तर-सध्याएँ दीयक के लिए तथा पुस्तकों के लिए ताक है।

सागर्गी छती हैं के पूर्वार्च में नालन्या में धर्मपान, बन्द्रधान, गुणमति, स्थिरमंति, प्रमासर मिन, जिनमिन, जिनचन्द्र, शीलभड़ नामक धर्मिद्ध थीड धावार्य थे। एक हजार विद्यान ऐसे में तो समून थीड बाइ पर भी त्याल्या कर सकते थे। विद्यानधानम में बाढ़ धर्म धीर तीम भी छोटे कमर के धीर प्रतिदिन एक हजार व्याल्यान होते थे। उन दिनों सालन्या की दलनी स्थाति थी। कि कोरिया, चीन, तिरवत, तचा मध्य एविद्या थे विन्तीं साल वही पहने सकते थे। वालन्या में प्रवेश पाने के लिए कही परीक्षा होती में। बुधान क्यांग के अवनानुसार दशम बीस या बीस प्रतिवास विद्यार्थ ही पर होते थे। बालन्या की एक वही विद्यानता 'वर्नमत्त्र' नामक विद्याल पुस्तकालय था। चीनी साथी पुस्तकों की प्रतिविद्या करने के लिए भी मही बाते थे। इत्सिन पान लाम बद्योकों के बार को संस्कृत करने के लिए भी मही बाते थे। बालन्या के महामान बीड वर्म का केन्द्र होने से बढ़ी पुष्टा कप से बीज धर्म और दर्मन पढ़ाया जाता था। किन्द्र दसके भाग ही सेद, हेन्द्र विद्या (तर्क-साह्य), साबद, सादि विद्या (व्याकरण),

विकित्सा तथा समवंधेव (जाडू-सम्बन्धी ग्रन्थ) सीर साक्ष्म दर्शन का भी सध्यापन होता था।

साठवीं सती में नालत्या भारत का सबसे बढ़ा शिक्षा-केन्द्र का, इसे उसे समय तक मन्तर्राष्ट्रीय महत्त्व प्राप्त हो जुका था। इसके मनेक भ्रांचायों ने तिकात में बीज वर्ग के प्रसार में बढ़ा भाग निया। नवीं सती में जावा, मुमाना के दाजा बाल-वर्ग के प्रसार में वड़ा भाग निया। नवीं सती में जावा, मुमाना के दाजा बाल-वर्ग के प्रसार में एक बिहार बनवाया। दसवीं, म्याबहुवीं तथा बारहवीं सतियों में दसमें बीज पर्म का सार्वहित्यक कार्य होता रहा, किन्तु ग्यारहवीं सती में पालवंशी राजायों द्वारा विकाशिता को प्रोत्साहन देने से इसमें शीमता माने नवी। यह उन दिनों तांचिक बीज धर्म का केन्द्र बन गया। बारहवीं सती के धन्त में तुकों के भागमक में इसका मना हो गया।

बलभी —बलभी (काठिमाबाइ में पायुनिक बला) यह गातवीं धती में नालन्य के समान स्थाति वाला विद्यापीठ था। इतिमा के क्योनानुसार निवान उच्च-विद्या पूरी करने के लिए यहाँ पश्चन मालन्य दो-तीन वर्ण रहा करते थे। वसभी में मारे भारतवर्ण के विद्यान सिकान्यों पर विचार करने के लिए एकच होते थे। विस् पश्चित का विचार बलभी के विद्यान सही मानते, वह अपनी बुद्धिमला के लिए सारे भारत में प्रसिद्ध हो जाता था। बलभी को भी राज्याओं आरा सहायता मिलती थी। चनमी की उन दिनों इतनी स्थाति थी कि उत्तर अदेश के अपनित भी मगनी समान को विद्या के लिए यही भेजा करते में।

विकाशिमा— विकाशिमा (भागमपुर से पूर्व में २४ मील दूर पणरणाट)
को स्थापना पालक्षी राजा धर्मपाल ने भाउनी छता में की भी भीर नार गतियों तक पूर्वी भारत का यह पिक्षा-केन्द्र प्रकाण्ड विज्ञान पैदा करता रहा। तिस्वत के भाष पूर्वी भारत का यह पिक्षा-केन्द्र प्रकाण्ड विद्यापियों के लिए यहां एक विदेश पर्मधाला इसका विशेष सम्बन्ध था। विकाशि विद्यापियों के लिए यहां एक विदेश पर्मधाला भी अनाई हुई थी। यहां के धनेक धालां तिस्वत जाते तथा संस्कृत ग्रंथों का विद्यापियों में धनुवाद करते रहे। इनमें दीपकर धीजान सकते धिक्ष प्रकाशित है, वे स्वारहणीं में धनुवाद करते रहे। इनमें दीपकर धीजान सकते विद्यापियों की। भारहणीं गती में धन्त पर्म परिवास पर्म विद्यापियों की परीक्षा के लिए छ-नात परिवास थे। यहां व्यरकरण, नाय, दर्धन तथा विद्यापियों की परीक्षा के लिए छ-नात परिवास थे। यहां व्यरकरण, नाय, दर्धन तथा विद्यापियों की परीक्षा के लिए छ-नात परिवास थे। यहां व्यरकरण, नाय, दर्धन तथा विद्यापियों की परीक्षा के लिए छ-नात परिवास थे। यहां व्यरकरण, नाय, दर्धन तथा विद्यापियों की परीक्षा के लिए छ-नात परिवास थे।

विकासीयना प्रत्य सब विश्वविद्यालमी को प्रयेक्ता व्यक्ति सुसंगिति कीर व्यवस्थित था। यहाँ विकास सम्भित होने पर विद्यापियों को बंगान के राजायों हारा द्यापियों निवरित की जाती थों। जितारि और रक्तवव्य को महायान भीर कनक नामक राजायों ने पर्वविद्या प्रवान की थों। विश्वविद्यालय के पुराने प्रसिद्ध बाजी की समृति वास्तिन-हांस की दीवारों पर उनके मिति-चित्र बनाकर मुरक्तित रखी जाती भी। १२०३ ई० में मुहस्मद जिन शंक्तियार जिल्ली की मेना ने दर दुने समग्रा भीर इसका पूर्ण किल्लम किया।

धनारस - बनारस इस समय संस्कृत शिवा का बहुत बड़ा केन्द्र है, किन्तु र,४०० वर्ष पहले यह स्थिति नहीं भी। सातवीं शर्ता ई० पू० में हम बनारस के संबाधों के पूर्वों को धन्यमन के लिए तक्षिणता जाता हुआ पाते हैं। भगवान कुछ के समय इसका कुछ पामिक महक्क प्रवस्य था। उन्होंने सारनाथ में ही धमंचक प्रवर्तन किया। बसीक ने यहाँ धनेस बिहार बनवाये। हिन्दू अमें का महत्त्वपूर्ण तीने हीने के वारण संस्कृत पण्डितों का यह बड़ा केन्द्र था। न्यारहवों सती में अलबेननों ने इसे तथा काइमीर को विद्या था बड़ा केन्द्र लिला है। यहां सब पण्डित अपने पृथक् बन्यायन केन्द्र बलाते रहे। ऐसा नहीं, अलीत होता है कि आचीन काल में यहां कभी नासन्तर या विक्रमितान केन्द्र सुनंगित्व विद्यालय स्थापित हुए हो।

खिक्का-पद्धति के उद्देश्य— सारतीय शिक्षा-पद्धति के बार प्रधान उद्देश्य थे भीर वह दनमें पूरी तरह संपत्त हुई।

पहला उद्देश परित्र का निर्माण था, धात्रायें का घर्ष ही घात्रार का निर्माला है। ब्रह्मचर्यानस्था में संयम, सादमी और सक्वरित्रता पर बहुत बल दिया जाता था। भारतीय शिक्षा-पद्धांत को वरित्र-निर्माण के उदाल ध्येय में कितनी सफलता मिली, यह भेगस्थनीज, युधान क्वांग, इदरींसी, माकांशीलों प्रमृति विदेशी गाविमों के विवरण में मली-मीति स्पष्ट हैं। इन्होंने भारतीयों के वरित्र की मुक्त कंठ से प्रशंसा की है।

तूंसरा उद्देश्य व्यक्तित्व का विकास था । गुरु के घर से रहते हुए विद्यार्थी को भगनी गानस्तिक धीर शासीरिक शास्त्रामी के विकास जा पूरा भगमर गिलता था । गुरु उसमें भारम-सम्भान, भारम-विक्वाल और भारमसंग्रम की भावना पैया करता का । वह भपती जाति की संस्कृति धीर सम्भता का गरक्षक था । जाति का इत्थान धीर जन्नित उसके कार्यो पर भथनम्बत है, ऐसा उसे पूरा ज्ञान कराया जाता था । इतना महत्त्वपूर्ण व्यक्ति होने के भारण ही स्नातक की राजा से क्रेवा स्थान दिया गया या । इतने उसमें उसरे असरे असरे असरे असरे महत्त्वपूर्ण व्यक्ति होने के भारण ही स्नातक की राजा से क्रेवा स्थान दिया गया या । इतने उसमें उसरेशायित्व भीर वासंस्थ की भावना वा जन्म होता था भीर यह उसके व्यक्तित्व के सर्वाञ्जीय भिकास में महायक सिक्ट होता था ।

सीसरा उद्देश्य सामादिक एवं मामाजिक वर्तव्यों का बीप था। स्नातक होते समय देशे यह बताया जाता था कि सुमको स्वायं-प्रशामण जीवन नहीं विताता चाहिए। समाज का सुम पर क्षण है, सन्वानीत्यादन और उनकी उचित शिक्षा द्वारा वह क्षण तृष्ट्वे उतारका है। यमने यत का वितियोग भीम-विनास के लिए मही, किन् लीक-हित के विए करता है। विभिन्न देशेवालों को सपने व्यवसाय के उच्चतम उदाल भावमें नर्बेंग नामने रक्षने पहले के। उदाहरवाले वैशों के लिए यह नियम बनामा गया था कि धपने प्राण चाहे संकट में हीं, किन्तु बीमारी की उपेका नहीं होनी चाहिए।

बौधा उद्देश्य प्रामीन संस्कृति का संरक्षण था। इसमें शिका-पश्चित पूर्ण कप से सफल हुई। विकास वैदिक बाड्मय सैकडों वयी एक गुरु-शिष्य-परम्परा ने ही सुरक्षित रहा है। इसे सुरक्षित रखते हुए, प्रत्येक पीड़ी ने उसे समुद्ध बनाने का मूल किया।

उपसहार—प्राचीन शिक्षा पढ़ित ने नाना जातियों वाले इस देश में एक विलक्षण सांस्कृतिक एकता उत्पन्न की । इसने भारतीय मस्तित्व का पह उच्चतम विकास हुआ, जिससे गुन्त युग तक हम दर्मन, न्यास, गणित, व्योतिष, वैश्वक, रसागन आदि शास्त्रों भीर ज्ञान के सभी कोशों में विश्व का नेतृत्व करते रहे । पुरानी शिक्षा-पद्धति की कुछ विशेषताएँ शदितीय है । उपनयन ज्ञारा समूचे समाज को नाधर बनाना स्थियों की शिक्षा की व्यवस्था, चरित्र-निर्माण तथा सार्थारक गुणों का विकास किसी हुआरे देश की प्राचीन शिक्षा-पद्धति में नहीं दिलाई देशा । उसके कुछ मौतिक सिद्धान्त गुद-शिष्य का वैयक्तिक सम्बन्ध, गुश्कुल भीवन का भावतं, माया रहम-महन तथा उच्च विचार, साहित्यक एवं उपयोगी कलाओं की शिक्षा मर्तमान पुन में भी स्पष्टकीय यथा समुकरणीय है ।

## ष्प्राधुनिक भारत

बायुनिक युग का महत्त्व-प्रठारत्वी राती के मध्य में बंगाल में बिटिश सत्ता को स्थापना हुई, धर्न:-वर्न: सारा देश धंग्रेजों के बाधीन हो गया । १६० वर्ष (१७५७-१६४० हैं। विक भारत परतन्त्र रहा । किस्तु सांस्कृतिक इच्टि से इस काल का प्रसा-धारण महत्व है। बिटिश'शासन में हो भारत ने कई प्रतियों की कुम्भकर्णी निद्रा का परिस्ताम किया, इसी समय धामिक, राजनैतिक, सामाजिक, साहित्यक, बीजिक, वैज्ञानिक, प्राधिक खंधी में समाधारण जागरण और उन्नति हुई। धार्मिक क्षेत्र में राजा राममोहनराय, थी देवेन्द्रनाथ ठाकुर, थी केसबमन्द्र सेन महिप दयानन्द, स्वामी रामकृष्ण परमहंस, स्वामी विवेकानन्त्र प्रमृति महापूर्वा ने भारत का मस्तक अंपा किया । राजनैतिक क्षेत्र में दादाआई नौरोजी, गोपाल कृष्ण गोलले, बाल गंगाधर तिलक, महात्मा गांधी यार जवाहरलान नेहम के नेतृत्व में संबंधों से संबंध करके भारत ने स्वतन्त्रता श्राप्त की । सामाजिक क्षेत्र में सती-दाह, करवा-दय, बाल-दिकाई वापि कुषवाधी के हटाने, विषया-विवाह, हरिजन-उत्वान, स्त्री-शिक्षा धादि उपयोगी मुवारों के प्रचार में हमारे समाज का काया-पसट हो रहा है। साहित्यिक क्षेत्र में आलीय जावाची के विकास बचा को रचीन्त्रनाच-बेबी विद्य-विकास विमृतियों के वस्पान करने का श्रेय पर्वमान भारत को ही है। इसी काल में श्री जनदीगचन्ड बीग तथा रमण-जेंगे वैज्ञानिको, टाटा-जैसे उद्योगपतियो, थी धरनिनद-जेंसे गोरियों धीर दार्शनिकों का आदुनांव हुया है। सारे मारतवर्ष में एक मई भावना बीर गई बतना का उत्तव हुया और इससे भारत ने मध्य मुन से बायुतिक मुन में बवेश किया है।

वों तो प्रत्येक पीढ़ी अपने की भाषुनिक गहती है, किन्तु इतिहास में कई विद्यासताएँ उत्पन्न होने पर ही भाषुनिक पुग का श्रीमगोषा समभा जाता है। पीरा- पिक परम्परा कर्नमान काल को कलियुन बताती है किन्तु ऐतिहासिक इसे कल-पुग कहते हैं। भाषुनिकता का अपान चिन्नु कलियुनी होना अपीत स्थीनों की महामता में आरी परिणाम में उत्पादन तथा वैज्ञानिक अधिकारों का अधिकाषिक उपयोग है। इसकी सन्न विशेषताएँ राष्ट्रीधला की भाषना, अज्ञातन्त्र प्रणानी तथा धार्मिक विचार- क्षात्तर्थ है। ये किसी भी देश में आपूल गरिवर्तन कर देशी है। पिछले सी वधी में इस्त्री के बारण मारत में नवपुत का भारत्म हुआ है। यही सांस्कृतिक दृष्टि से हुए

महत्त्वपूर्ण परिवर्तनों का उल्लेख किया जागगा । में परिवर्तन धर्म, समाज, साहित्य और कला के होत में हुए हैं भीर इनसे अभूतपूर्व भारतीय जानरण हुमा है।

### धामिक ग्रान्दोलन

सायुनिक भारत में नवगुन की ज्योति सर्वप्रथम पार्मिक सान्दीतनों के रूप में अकट होती है। इस समय भारत में जो बागूति दिलाई देती है, उसका सूत्रपाद इन्हीं से हुमा है। इनसे भारत को सर्वप्रथम धर्मनी छोत्रनीय वर्तमान स्थिति का बीय, स्वामिम प्रतीत का जान तथा उज्जवल भविष्य में विश्वास अधनन हुआ। बन्होंने बालोननात्मक दृष्टि से बास्त्रों के बन्ध्यनगर वल दिया, बन्ध-विश्वासी सीर कृदिबाद के स्थान पर तक भीर बुद्धि को प्रधानता दी । इन पान्दोलनों के प्रेरक कारण बिटिश बासन से उत्त्वल नवीन परिस्थितियों थी । ईमाई-प्रचारक हिन्दू और मुस्लिम धर्मी पर प्रवत्त आक्षेत्र कर रहे थे, अवजी शिक्षा के प्रवार से प्रतिचम के ब्रुदार विचार विक्षित जनता तक पहुँच रहे थे भीर समीर की भीति चीरे-चीरे बाहींने समुखे भारत की पपने प्रभाव से घोत-प्रोत किया । उन्नीसवीं घती के प्रारम्भ में भारत के सभी धर्म अपने धर्म-अवर्तकों की असली शिक्षाएँ भूनकर नामा अकार के धन्य-विश्वासीं, कृषियां बाहक्यरीं, शुक्त कर्मकाण्य तथा साना विचारी में मोह-जात में कींस हुए थे। पश्चिमी ज्ञान के बालोक से बोलें चुनने घर तथा पराधीनता भी पीड़ा धनुमन करने पर समकदार भारतीयों ने धपने देश की दूरवरना देली, उन्हें उसमें संशोधन की धावश्यकता प्रतीत हुई. उसके परिकाम उन्नीसवी शती के धारिक मान्दोलन थे।

वे बात्वोलन दो मंतार के थे। बुद्ध इस सुधारवादी थे, ये धर्म और समाव में बढ़े कान्तिवारी सुधार चाहते थे, इनकी प्रेरणा का प्रधान स्रोत पश्चिमी शिक्षा और विचार-धारा थीं। इनमें बहासमाव धौर प्रार्थना-समाज मूनव थे। इनके नेताधी ने पश्चिमी निवारों से बाहरूट होकर बन सत्यधिक मीमिक परिवर्तन करने चाते थी इसकी धांतिकिया कहुर सुधार-बान्दोलनों के कप में प्रकट हुई। विधोन्तयों धौर राम-कृत्व मियन ऐसे ही प्रधान थे। बीनों धांतिवादियों के बीच में धनेक नरम विचारी वास सुधारक तथा धार्य-समाज के नेता थे, जो विद्या परम्परा को धनुष्य रजते हुए परवर्ती पूर्वी में उत्पन्त हुई बुरोतियों का संबोधन करना चाहते थे।

बहुमसमाल—बहुमसमाल के अवर्तक राजा राममोहन राग (१७७२—१८३३ ई०) थे। बचनन से ही वे मूर्तिन्तूना के विरोधी थे, उनका विश्वास था कि सब सर्थ एक ही ईश्वर को मानते हैं। १८१३ ई० के बाद ईसाई-मिसनरी हिन्दू अमें पर सहस्त प्रवस कातमाण करने समें। उनसीहन राम पहले तो इनकी उत्तर देते रहे और बाद में उन्हींन खुद एकेश्वरवाद को उपासना के लिए बहु-समाज को स्थापना जी। १५६को पहली बैठक कलकता में २० बनस्त, १८२८ को हुई, इसके साम्वाहिक प्राय-समानों में बेदों का बाद, उपनिषदी के बमना समुवाद का साजन कीर बंगना में उपदेश

होते थे। राममोहन सप दो वर्ष बाद इंगलैंड चले गए और १६३३ ई० में उनशी मृत्यु के बाद इसके प्रचान नेता श्री देवेग्द्रनाच ठाकुर बने। उन्होंने बहा-समाज के संगठन को निश्चत विधान तथा नियम बनाकर सुद्देव किया। इन्होंने तस्पूर्ण वेदों को प्रामाणिक मानने का विधार छोड़ दिया। १६५७ ई० में बहासमाज में संग्रेडी मिला-स्थल, प्रत्यधिक मानुक तथा बाग्मी युवक श्री केशवचन्द्र सेन का धाममन हुमा। इसने बहा-समाज भी नई भावना और स्कृति से घोत-श्रीत किया। इसके विचार बहुत उदार ये और १८६० में इसने उत्पारता के माम पर पविष यशोपनीत को भी तिलाजाल दे थी। उन दिनों श्री केशवचन्त्र सेन पर ईसाइमत का श्रमाय समित यह रहा था। १८६६ ई० में उनके एक व्यागवाय से श्रीताओं ने यह सममा कि श्री सेन वव ईसाई होने वाले हैं। ११ नवस्वर, १८६६ को उन्होंने धाना पृथक् समाज स्थापित किया। इतके बाद बहासमाज में सनक मतभेद उत्पन्न हो नए और उसका प्रभाव श्रीण होने लया।

बहासमान ईसाइयत के निरोध में हिन्दू-समान की रका के लिए पहला बीम था, किन्तू वह अन्त में ईसाइयत के जनरदस्त प्रवाह का मुकायना न करके उसी के साथ वह गया। मूलि-पूत्रा को विशोध में अतिरिक्त बहासमान ने जाति-मेद आदि की कुरीतियों के निवारण की और भी बहुत स्थान दिया। श्री कंशवचन्द्र सेन के प्रयत्न से १=७२ ई॰ में विशोध विवाह करनृत' पास हुआ, जिससे बाह्यों के अन्त-जातिय विवाह बैंग हो गए।

प्रसार हिन्दू-समाद में उर सुपार करना बाहता था. उस पर पाइवात्य प्रभाव, ईसाइयत और अमेजी शिक्षा का गहरा प्रभाव पड़ा था। इसका क्षेत्र जमान तक ही सीमित था। परित्रमी भारत में १=६४ ई० में भी केशवनन्द नेन की बाधा तथा भागणों का विक्षित जनता पर गहरा यसर हुमा। १=६७ में बस्वई में 'प्रार्थता-समात्र' की स्वापना मुई। यह बहानमान का ही दूसरा रूप था। इसके नेता डॉ० आत्माराम पाण्यरंत्र रामकृत्व गोताल भण्डारकर, महादेव गोतिन्द रानाई थे। वे बाति-प्रभा के उच्छेद विषया-पुनिव्याह, स्थी-विक्षा को प्रसार तथा य स-विधाह-मिषेश के मुखारी पर बस देते थे। निविचत निव्यमी को खायार पर इस समात्र को संगठन म होने में, यह आन्दोलन सक्तिसाली मही थन सका।

ये मुपार-धान्दोलन वेचन जिन्द्र-धर्म तक ही सीमित न थे। धंधेनी विक्षा बारा जिस पायचारय प्रमान और ईसाइनत के प्रसार ने जिन्दुसों में बहुतसमान और प्रार्थना-समान पैदा किने, उसी से सरप्रश्नी एवं मुस्तिम प्रमों में मुपार की प्रवृक्तियों अवल हुई। १८४१ ई॰ में शिक्षित पारमियों ने पारसी धर्म की रक्षा तथा हुरीतियों के संसीधन के लिए 'रहतुमाय मज्जाबन्तान' नामक समाज की क्षापना की। इसका उद्देश पारसी समाज का पुरस्त्रजीवन तथा पारसी धर्म को पानतन पविचता की और के जाना था। इसके नेता दावा माई भीरोजी तथा जंश बीं। कामा सादि महानुमान भे । इस्लाम में नये धार्मिक सुधारों का श्रीपत्तेच करने वाले सर सत्यद सहमद थे । महुर एवं कडि-यस्त इस्लाम को उन्होंने युक्ति-सगत बनाने का प्रयत्न किया, वे तर्क को ही परम श्रमाण मानते थे । हजरत मुहस्मद की शिक्षाधों को समयातुकूल बनाने का दूसरा प्रयत्न भारत के सर्व-श्रम श्रियी कीन्सिलर श्री धमीर कली ने किया ।

उपमुंबत सभी सान्दोलन उस मुमार तथा आमूल परिवर्तन के पक्षपाती थे ।

१०२० से १०७० ६० तक इनकी अधानता रही । किन्तु इसके बाद उस मुधार
सान्दोलनों की प्रतिक्रिया कट्टर सान्दोलनों के रूप में शुरू हुई । इन्होंने न केमल ईसाइमीं
के सतरे का अनुभव किया, किन्तु हिन्दू-धमें के मौतिक सिद्धान्तों की उपेक्षा धौर
तिरस्कार को भली भौति गमभा । पनास वर्ष पहले वहाँ शिक्षित हिन्दूममान हिन्दू
धमें के विदिध सिद्धान्तों भीर सनुष्ठानों की किल्ती उद्याता था, सब वह उसका
कैज्ञानिक समर्थन करने लगा । प्रत्येक हिन्दूपया और कदि का नाहे वह मामाजिक
दृष्टि से हानिकर ही बगों न हो, आलकारिक इन से इस प्रकार वर्शन किया जाने
लगा कि वह स्पृष्टणीय धौर सादर्श सममी जाव । इस प्रकार के आन्दोननों में श्री
रामकुल्य तथा स्थामी विवेकानन्द का प्रधार और निमोसको मुख्य थे ।

रामकृत्वा-भिश्चन-धारवोलन धी रामकृत्या परमहंस उच्चकोटि के सन्त धौर सायक थे। १८४६-१८०१ ई० तक उन्होंने कठोर साधना की, प्रत्य धर्मों के प्रति उनकी दृष्टि प्रत्यन्त उदार थी। वे मीलिक रूप से शिष्मी को उपवेस देते के। उनके शिष्मी में नरेन्द्रनाथ (स्वामी विवेकानन्द) बहुत प्रसिद्ध है। यह की मृत्यु के बाद एन्होंने संन्याम प्रत्य किया, छः वर्ष तक सिक्वर धार्मि में बीद्ध धर्म के प्रध्यमन के लिए पर्यटन करते रहे। १८६३ ई० के मितन्वर मास में शिकामों के प्रमेन्यन्त में साम्मालत होकर पन्होंने वह प्रसिद्ध ऐतिहासिक वक्तृता दो जिससे धारीका की भारत के धार्मिक महत्त्व का पहली बार प्रशा हान हुआ। धमरीका और इंगलैंड में लिन्द्र-धम का प्रवार करने के बाद के बापस भारत लीटे। सारे देश में उनका समृतपूर्व स्थानत हुमा। उन्होंने बेलूर और मानावती (धन्मोद्धा) में दो केन्द्र समृतपूर्व स्थानत हुमा। उन्होंने बेलूर और मानावती (धन्मोद्धा) में दो केन्द्र समुतपूर्व स्थानत हुमा। उन्होंने वेलूर और मानावती (धन्मोद्धा) में दो केन्द्र समुतपूर्व स्थानत हुमा। उन्होंने वेलूर और मानावती (धन्मोद्धा) में दो केन्द्र समुतपूर्व स्थानत हुमा। उन्होंने वाह्ममतान्त्य का संपठन किया, इसी समुतपूर्व स्थान से बाद में और रामकृत्य-सेवाधम का क्ष्य धारण किया। ४ बुलाई, १६०२ को स्थामी विवेकानन्त्य दिवंगत हुए।

रामकृष्ण-मिश्चन-पान्दोलन की कई विशेषताएँ उत्सेखनीय है। यह सुवारी की दृष्टि से बहा-समान की भाँति उस नहीं है, देवाना के सिझानों की धादमें सानता है भीर धान्यारिमकता का विकास ही दसका प्रमान नक्ष्य है। इस समय के धान्य मुधानक भूति-पूजा के जिरोधी थे, किन्तु रामकृष्ण परमहंस दसे धान्यारिमक भावना जामूत करने के लिए उपयोगी मानते थे। जिन प्रयामी और परम्पराभी की धहानमाजी या कट्टर हिन्दू-धर्म के सन्य सालोक्ष्य समाज के लिए धातक समस्ते थे, सिसन उन्हें उस रूप में मही देवाता था। स्वामी विवेधानन्य हिन्दू पर्म के बर्तमान भाडन्बर-अपान स्वका की कठोर भत्संना करते थे, किन्यु किर भी सुवारकों का मार्ग ठीक नहीं समक्ति थे। उनका कहना था "पुराने सभी विचार प्रत्य-विश्वास हो कवते हैं, किन्यु कन्व-विश्वासों के विशाल समूह में सत्य की सुवर्ण कीणकाएं हैं। क्या युमके ऐसा नायन होड निकाला है जिससे मुक्ति की सुरक्तित रखते हुए उनकी प्रमुख्ति को दूर कर मको ?" रामहण्य-मिश्चन की दूसरी विशेषता यह है कि यह सब धनी की सत्यता में विश्वास रखता है और इसकी धार्मिक दृष्टि अत्यत्त उदार है। मिश्चन का समाब-सेवा का कार्य धरवन्त मराहनीय है, दृष्टिक्ष, बाह धारि विपक्तियों में रेश-वासियों की सेवा के साथ, इसके सेवाअम रोगियों की विकित्सा और लोक-शिक्षण में भी लगे हुए हैं। स्वामी विवेकातन्त्र के प्रयत्नी से पास्चारव देशों में भारत का मान बडा, उन्होंने सर्वप्रयम वर्तमान पुन में पश्चिम के सम्मुख भारतीय संस्कृति धौर सम्माता के गीरच को प्रतिस्वाणित किया। इसीलिए इस देश में वे वह शोकप्रिय हुए। उनका कहना था कि पश्चिम का उद्धार भारतीय सम्मात्मवाद से हो सबता है धौर मारत की उन्तित पश्चिमी देशों की उपयोगी विशेषताओं की धगनाने से हो गकती है। विदेशों में हिन्दू धर्म तथा वेदान्त के प्रचार तथा भारत में लोक-सेवा के कार्य को समहत्वन से सफलतापुर्वक सम्पन्त किया। है।

विवीसकी—धियोनकी की स्थापना मैडम इतैबेट्स्की तथा कर्मन धनकाट ने १८७५ ई० में धनरीका में की थी। ये १८७६ में भारत थाये। १८८६ ई० में बहान के निकट अवसार में उन्होंने धपना केन्द्र बनाया। भारत में इस मान्दोलन की सफल बनाने का अधान क्षेत्र सीमती एनी बीसेक्ट की है।

भियोसकी यार्ग्यासन ने हिन्दू यमं की प्राणीन कवियों, विकासों धीर कर्म-काण्ड का बड़ा प्रमल नेज्ञानिक समर्थन किया। इसका उद्देश प्राणीन नारशीय धावणी और धरागरायों को पुनकरनीतित करना था। श्रीमती बीसेक्ट के प्रमान से इस सक्य की पूर्ति के निए बमारस में किन्द्रीय हिन्दू स्कूल' की स्वापना हुई, बाद में उसने कासेम सथा धंत में हिन्दू विकायियालय का रूप धारण किया। प्राणीन संस्कृति पर सन देने के कारण, यह धान्योलन हिन्दु-समान में बड़ा लोकप्रिय हुया, किन्दु पुरानी कहियों भीर विवयसों के समर्थन तमा रहस्यमय कर्मकान्य धीर तत्त्ववान पर नन देने से शिक्तित समुदाय में इसके प्रति धानयोग घट नया। इसका खीयक प्रमान बक्तिम भारत के वार्मिक भीर सामाजिक धान्योतनों पर ही पहा।

कट्टर गुणार धान्योजनी का एक मुपरिणास मह हुया कि जरनाभु एवं निष्कित हिन्दू धर्म ने धाणनणात्मक कर धारण किया। पारमास्य शिक्षा और सम्बदा की पहली जकाचीय में विक्षित वर्ग हिन्दू-धर्म में विश्वास की मुका था, उसमें नास्तिकता और संदेह की प्रवृत्तिको अवल हो गई थीं, उस समर्थ धनेक व्यक्तियों को ध्याने को हिन्दू कहलाने में जनना प्रमुक्त दोती थी। १००० से १००० ई० तक यह मनीमृत्ति समान्त हुई। बंगान में पश्चित शक्षकर तनां मुहामणि भीर बेकिम वन्द्र इस आन्दोत्तन के नेता थे। इनका प्रधान कार्य हिन्दुओं की मानसिक दासता की दूर करना था। इन्होंने नैतानिक प्रमाणों के साधार पर हिन्दू कर्मकाण्ड तथा श्रियों को ग्यान्य एवं सावश्यक ठहराया। आपभर के मठानुसार केवल भारत ही ऐसा देश या जहां सम्बता का पूरा विकास हो सकता था, बाको सब धर्म भीर सन्वठाएँ हिन्दू-वर्म की तुलना में सपूर्ण, सर्वज्ञानिक और हानिप्रद थे। शिकापारण इसलिए उत्तित एवं निज्ञान-सम्मत था कि इससे शरीर में विज्ञल भाराओं का चक ठीक तरह भारता गहता है। शास्त्रपर व उसके साथियों की गुनितमों में भन्ने ही पूरी सत्वठा न ही, किन्दु मध्यम वर्ग के हजारों बलकों, व्यापारियों तथा शिक्षकों पर उनका महरा प्रसर पड़ा, इनसे उनमें सप्ते वर्ग के प्रति सारमविश्वारा और धारमाभिमान जाएत हुया। शिक्षत वर्ग में यही कार्य थी विज्ञम ने किया, उन्होंने पार्यरामों हारा कृष्ण-चरित्र पर किये केए खालेथों का सुन्दर समाधान किया।

आर्यसमाज-धर्म सुधार तथा समाजसंत्रीधन के पिछली शती के पान्तीलनी में सम्भवतः सर्वोच्य स्थान प्रार्थसमात का है। इसके संस्थापक स्वामी ध्यालस्य सरस्वती (१८२४-१८८३ ६०)थे। २२ वर्ष भी सबस्था में सत्य की सोज में उन्होंने भगवान् बुद्ध को मोति महाभिनियकमण (गृह त्याम) किया । १४ वर्ष तम सन्ने वृश की बूँडते रहे, उन्होंने पूर्वम सीधों में योग-साधना करते हुए आन-संचय किया । १८६० ६० में दे मसुरा में इण्डी स्वामी विरवानन्य के शिवा बने । ३ वर्ष तक उनके बरणों में बैठकर विधान्यास करते रहें, उनसे उन्होंने प्रत्येक बस्तु के सत्यासत्य निर्माय की धार्य-वृद्धि प्राप्त की । १८६६ में हरियार के कुरम में हिन्दू-धर्म की शोध-नीय दशा देखकर उन्होंने इसके महान पालगड के विश्व पालगड-माण्डिनी पताका गावकर सपने जीवन का महत्त्वपूर्ण कार्य भारमन किया। उनका समता जीवन हमे सहसा जंकरावार्य की स्मृति करा देता है। ऋषि दसानन्द का प्रधान मन्तव्य था कि मूर्ति-पूजा केद-जित्तित नहीं है। सर्वज ने परिवर्ती को उसे नेदायुक्त सिद्ध करने की भूनोंशी देते थे । काशी के तीन भी यांचित स्वासी जी की वेदों में से मूर्ति-युका सिव करने वाला एक भी प्रमाण बँडकर मही दे सके (१६ नवस्वर, १६६६ ई०) । इसने नहकर उनको विजय बसा हो सकती थीं। स्वामी जी ने अपना देख जीवन मृतिपूजा सभा हिन्दू धर्म के धन्य-विश्वासी तथा कुरीतियों के सम्बन भीर वैधिक विद्वार्ति के षचार में लगाया । १८७४ ई० में उन्होंने 'सत्यार्थ-प्रकाश' लिला । बीवन के बल्लिम चार वर्ष वे देशी रजवादीं में रहे। 'सत्मार्थ-प्रकाम' के बाद उन्होंने 'संस्कार-विधि' 'यबुर्वेद माध्य' (सम्पूर्ण), 'ऋग्वेद-माध्य' (बपूर्ण), 'ऋग्वेदादिमाध्य मुनिका' साहिद महरतपूर्ण सन्त्र लिसे । ३० धनतूबर, १८०३ ई० को दीनमासिका के दिन, धनमेर में उन्होंने घपनी जीवन-तीला पूर्ण की।

सार्यसमाज की विशेषताएँ—स्वामी बमानाय ने सपने कार्य को स्थानी कर देने के लिए पहले राजकोट धीर पूना तथा फिर बम्बई में १४७४ ई० में आर्थसमाज

को स्थापना को । मधीप उन्होंने उत्तर भारत के सभी प्रान्तों में वैदिक यमें बाप्रवार निया, किन्तु इसका सबसे प्राथिक प्रमाव पंजाब में ही पड़ा । कर्मेंठ पंजावियों ने इस मान्द्रीलन की उन्नीसबी सती का सबसे महत्त्वपूर्ण आस्द्रीलन बना दिया । आर्थ-समान ने मानदोलन की कई विशेषताएँ थी । उसने मृति-पूजा का सण्डन करते हुए हिन्दू धर्म के मूल स्रोत वेद को प्रधान साधार बनाया था। भी धरविन्द के शब्दों में राममोहन राम उपनिषदीं पर ही उहर गए थे, दयानस्य ने उपनिषदी से भी बागे वेसा और यह जान तिया कि हमारी संस्कृति का बास्तविक मूल वेद ही है। मामा-जिता क्षेत्र में मार्यसमात ने जाति-भेद, प्रस्पृश्यता, बाल-विवाह, यह-विवाह की मर्गकर कुरीतियों के उत्मूलन का यस्त किया, स्त्रियों की दशा उत्मत की । इस दिशा में वार्यसमाज का सबसे प्रविक महत्वपूर्ण कार्प गुढि था। विख्ली छती के किसी बन्य समाज-मुधारक को इस बात की कल्पना भी नहीं हुई थी कि वह विधानमां को हिन्दु-समाज में मिमाने की व्यवस्था करे। ऋषि दयानन्द ग्रीट ग्राधंसमाज को इस बात का श्रेय है कि इस ध्यवस्था से उन्होंने हिन्दू जाति को सबल और कियाशील बनाया । राष्ट्रीय दृष्टि ने स्वासी दयानस्य का यह कार्य बहुत महत्त्व रखता है कि उन्होंने भारतीयों की मानसिक पराधीनता की दूर किया। शिक्षित वर्ग परिचम की वैशानिक उन्नति से उसका संध-भक्त बनकर धारम गौरव को बैठा था। उसमें धपनी प्राचीन संस्कृति भीर राष्ट्रीय अभिमान का सोप हो चुका था। ऐसे सनय में ऋषि दमानन्द ने यह प्रचार किया कि येद सब सत्य विद्याक्षी का अध्यार है, उसमें विज्ञान के सभी धाषुनिक धाकिन्दार तथा विद्यार्थ कीत रूप से विहित है। हमें इस विषय में परिचन से लिक्शत होने की प्राणस्थयता नहीं, वीदक काल में ग्रामीवर्स जगर्गुर था। ऋषि द्यानन्द के इस प्रचार ने मैकाने की माया से मुख्य भारतीयाँ की मोह-निज्ञा को भंग किया । उनमें बात्य विक्वास और राष्ट्रीयता की भावना की पुष्ट किया । भारत में स्वराज्य का मन्य उच्चा (ण करते याने पहले भारतीय ऋषि दमानाव थे । १८८३ ई० में कांग्रेस की स्थापना से वो वर्ष पहले प्रकाशित 'सल्यार्च-प्रकाश में तन्होंने निकाया कि धन्छे से प्रच्छा विदेशी राज्य स्वदेशी राज्य की वाना नहीं कर मकता।

व्यक्ति दयानस्य की भृत्यु के बाद, घर्मकीर, लेकराम, गृहदत्त निधाधी, आसा लाजपतराय, महात्मा हॅसराब, तथा स्वामी श्रद्धानन्द सादि ने पार्यसमाज के सान्दी-लय की गिक्तिगाली दमाया । शिक्षा के प्रश्न पर मार्यसमाज में कालेज तथा गृहकुल सामण दी दल ही यए । कालेज-दल ने बीठ एठ बीठ कालेज स्थापित करके शिक्षा को प्रसार तथा विद्या शिकाली का प्रभार किया । मृहकुल दल के नेता महान्मा मुन्तीराम ( स्वामी श्रद्धानस्य) ने १६०२ में यंगा-उद पर हरिद्धार के पास गृहकुल कांग्रही की स्थापना की । यह देश का पहला विक्लाविद्यालय या जहाँ मानुभागा हिन्दी के माण्यम दारों उच्च शिक्षा वदनतापूर्वक दी गई। यार्यसमाज ने शिक्षा, हिन्दी-प्रवार युद्धि, समाज-सुवार, विविद्धार, वैदिक समें के प्रसार, जाति-मेव के उच्छेद, लोक सेवा तथा राष्ट्रीय जागृति क कार्यों में बड़ा महत्त्वपूर्ण भाग लिया है।

### समाज-मुधार

बिटिश शासन स्थापित होने पर भारतीय समाव की दया प्रत्यन्त शोकनीय भी। इसमें कन्या-त्रण, सती-प्रया जैसी भीषण एवं काल-विवाह वैसी धातक धीर अस्पृथ्यता तथा आति-भेद भीसी हानिप्रद कुरीतियाँ प्रकरित भी को देव के अधः-पतन बाकारण बनी हुई भी। उन्नीसनी शती के सभी धार्मिक प्रास्तीननी जहा-समाव, प्रार्थना-समाज धीर विशेषतः धार्यसमात ने इनके नियारण के लिए बहुत अधःन किया।

्रवाप हैं उस समय यह अनुभव किया गया कि शामाजिक दया मुकारने के लिए कांग्रेस की स्थापना हुई उस समय यह अनुभव किया गया कि शामाजिक दया मुकारने के लिए भी प्रमाल भरना धावश्यक है। इस उद्देश की पूर्वि के लिए रेन्द्रन ईं० से कांग्रेस की प्रस्ते के ठेक के साथ प्रतिवर्ष 'राष्ट्रीय समाज सुधार परिषद' के धांग्रेसेशन होने लगे। इस परिषद के प्राण महादेव गीजिन्द रानादे थे। इसमें हर साल स्थी-धिक्षा के प्रसार, शान-विचाह धीर पर्दे के विशेष, विगवाधों धीर धरमुदयों की दया सुधारने, धंवजीतीय लान-पान धीर विवाहों के प्रोत्तादन धांदि विपयों पर प्रस्ताव पास होते थे। १०६० से समाब-मुमार का प्रस्त समर्थक 'इंग्डियन सोधल रिफामर' नामक साध्वादिक पत्र निकला। १०६७ ईं० में बन्दर्व तथा महास में समाज-मुपार के प्रातीय धंवठन वर्ते। बीसवी शती में समाब-मुगार था कार्य पहले धांवंतमांड धीर फिर बांवेस द्वारा हुया। महारमा मांगी ने हरिजनोद्धार धीर मादब-इस्थ-निर्मेश पर बहुत बस दिया। १९६० के बाद से भारतीय नारियों में धम्तपूर्व जावति हुई है। महीं काल-कम से सामाजिक मुधारों का सीधिया नारियों में धम्तपूर्व जावति हुई है। महीं काल-कम से सामाजिक मुधारों का सीधिया नारियों होगा।

सती-प्रधा—विल्लो जती में जिटिश शासकों तथा भारतीय समान-मुपारकों का ध्यान सबसे पट्टें सती-प्रथा और कर्या-त्रय भी भोर गया। पित की मृत्यु पर पत्नी बारा उसकी निता पर नती होने की प्रधा का विशेष प्रधार मध्य पुग में हुआ था। भारत्म में पित के दिवंगत होने पर पत्नी के नामने सावत्म बंगध्य या चिता-रोहण के निकल्प थे। किन्तु बाद में धर्मशास्त्रों में गती होने की महिमा गाउँ जाने वान एक स्वयं के सबों का उपभोग करती है किन्तु पत्र धरने इस कार्य से पित भीर पितृकृत की तीम पीतियों का भी उसार करती है। इस प्रवार पामिक व्यवस्था होने पर सैक्वों क्षित्रयों को सेती होने करी, किन्तु कई बार विध्वामों की सम्पत्ति के लीतुम संग सबसी भी स्थियों को सती होने के तिए बाधित करने सेते। इस उद्देश की पृति के निष्य बढ़े बाध्य द्यायों का भवनस्था किया बाता था। स्थियों से सती होने की स्वीकृति पाने के निष् उन्हें संकीत सादि सावक प्रधार्थ जिनाकर विस्कृत बेम्प कर दिया जाता था। स्थिमी चिता की ज्वासा प्रज्वनित होने पर वहां से उठकर भागती तो उन्हें बीती से अवरदस्ती चिता में देला जाता था, उनका करण बीत्वार दर्शकों के हृदय को विदीर्ण न कर सके, इसलिए शंख, डील, सहसास धादि बाग्र सुव जोर से बनाये जाते थे। स्थियों किता से उठकर भाग स सकें, इसलिए प्राय: स्थियों को किता के साथ रस्सियों से सुब कसकर बांध दिया जाता था।

मध्यपुनं में मुहम्मद तुगलक तथा सकवर ने इस कुप्रधा को समाप्त करने का प्रयत्न किया, किन्तु यह बन्द नहीं हुई। बिटिस शासन की स्थापना के समय से संखेज सफसर और ईसाई पादरी इसे बन्द करने पर बल दे रहे थे, किन्तु बिटिस सरकार पानिक मामलों में हस्तकोप नहीं करना चाहती था। धीरे-धीर सरकारी सरकारों द्वारा इस दारुण प्रया का निरन्तर विरोध किये जाने पर नरकार ने १८११, १८१५ और १८१७ ई० में कुछ ऐसे नियम बनावे जिनसे छोटी प्रापु की, यमंत्रती तथा बच्चों वाली विषयाओं ने सती होने पर रोध समा दो गई, किसी स्त्री को इसके लिए बाधित करना और उसे अफीम धादि से बेमुध करना भी दण्यनीय समराम बना दिया गया।

भी रामगीहत राज १=११ ई० में घपनी माभी के जबरदस्ती सती किये जामें का पाण्य इस्य देशकर इस प्रचा के मोर जिरीधी ही गए। उन्होंने धनेक साधनीं बारा इसके जिस्स प्रचार किया। १=१७ का सती प्रचा विरोधी नियम बनने पर जब बंगान के कहुरवंशियों ने इसे रह करने के लिए सरकार की धानेदन-पत्र भेजा ती रामगीहन राज ने दसका जबरदस्त प्रस्कुत्तर देते हुए सती-प्रचा की हृदय विद्यारक घटनाओं का बर्गान करते हुए निया कि सब शास्त्री के धनुसार यह नारी-हरवा है बीर इसका मंत होना चाहिये। यस ने दिसम्बर, १=२६ ई० को लाई बैटिया में सरकारी कानून हारा देशे प्रवेश भीर दण्डनीय संपराय बना दिया।

बालवय - बालवय की दुराई दो करों में प्रवित्त भी । बंगात में मह बड़ी
पुरानी प्रचा थी कि कोई घनीप्ट पूरा होने पर बक्ते की बिल दी बाती थी। उद्धहरणार्थ निःसन्तान श्विमी यह संकल्प करती थी कि गांव उनके एक से धांपक बक्ते
हुए ती वे एक बक्ता भंगा-माता की मेंट करेगी। १७६५ ई० में बंगान में इस प्रचा को कानून बारा नर-हरमा का घपराथ घोषित करके बन्द किया गंगा। दूसरी गोंवनीय प्रचा बालिका-वच को थी। मध्य तथा पविचमी भारत के राजपूर्तों, जातों, मेंबों में कत्या का जन्म होते ही उसे घकीम धादि देकर या घन्य इंगों से बार दिया जाता था लाकि करना के विचाह के समय दहेन धादि के कारण जो अपमान महना पड़ता है लगा परेजान होना पढ़ता है, उससे मुक्ति हो बाच। १००२ ई० के एक कारून के अनुसार पत्ते भी बन्द वारने का यस किया गया।

विश्वया-विवाह — सती-प्रया बाद ही जाने के बाद विश्ववाधों की समस्या विशेष क्या में विवास ही गई। बाल-विवाह और बेमेस विवाह की प्रया के कारण हिन्द समाज में बाल-विश्ववामां की संख्या बहुत स्विक भी। प्रचितित प्रणा के अनुसार विश्ववाद पुनविवाह नहीं कर सकती भी। उन्हें धरमन्त संयम और बहावर्ग का जीवन विश्वाना पड़ता था। हिन्दू परिवार में उन्हें प्रतिदिन भर्यकर ध्रथमान सहना होता था। श्री देश्वरचन्द्र विश्वासागर के प्रयत्न से भारत सरकार ने १०५६ दें० में विश्ववा पुनविवाह की जायन ठहराने थाला कानून बनामा।

किन्तु इस कानून से भी विश्वा-विवाहों की संख्या नहीं बड़ी, वर्षोंक सोकमत इसके यक्ष में नहीं था। वर्म-वर्ग इस प्रचा के विकट जनमत प्रवन होने लगा और इन विवाहों की सब समाज में पहले की तरह बुरी दृष्टि से नहीं देखा जाता। विश्ववाधों की सहायता करने तथा उनकी दशा सुधारने के लिए देश में प्रनेक संस्थाएँ काम कर रही है। १००० ई० में श्रांतपद बनजी ने इस प्रकार की सर्व प्रचम संस्था कलकता के पान बरहानगर में लोली भी। १००६ में एक इसाई स्था पाँउता रमा बाई ने पूना में हिन्दू विश्ववाधों के लिए शारदा सदन खोला। इस सदन की विश्ववाधों के ईसाई ही जाने से दिन्दू विश्ववाधों की सेवा के लिए शा कर्व ने १००६ में हिन्दू विश्ववाध्यम की स्थापना की। १९०६ के बाद धार्मसभाज ने विश्ववाध्यम स्थापित किये। उत्तर भारत में इस प्रकार का सबसे बढ़ा प्रयत्न सर संशासम का मा। १९१४ में बस्होंने लाहीर में विभवा-विवाह-सहायक सभा की स्थापना को भीर इसके लिए लावों की सम्बन्ति का दान किया। पंजाब, उत्तर प्रदेश, बिहार, मध्य प्रदेश के प्रनेक छहरीं में इसकी शासाएँ हैं।

शालविकाह—मध्य मुग में वालविकाह की बुराई भगनी चरम सीमा तक जा पहुँची थी । ऐसे भी उपाहरणों की कमी नहीं जिनमें दूस पीते तथा गर्माशपस्य त्रिमुधों की बादी तम हो जाती थीं । बहुां समाज, मार्थ समाज धीर एक पारसी पत्र-कार बहुराम भी मलाबारी ने सर्व प्रचम इस बुराई की बोर देश का ज्यान खींचा। श्री मलाबारी ने १८८० ई० में बनेक हिन्दू नेताओं भीर सरकारी मणसरों की सन्मतियाँ के साम इसके विशोध में एक पुस्तिका प्रकाशित की । १८६० में एक बंगाओं सहकी कुलमान हासी के बातियान से देखवासी बालविवाह की बुराई की तीवता से धनुमय करने सने । म्यारह वर्ष की धवस्था में पति द्वारा सहवास से फुलमानि की मुख्य हो सई और जब पति पर हरवा का प्रतियोग जलाया गता हो उसने धपनी सकाई में भारतीय देख विवास की वह पारा पेस की जिसके सनुसार विवाहित जीवन में सहवास के निए स्पृततम प्रापु दस वर्ष भी। श्री सलावारी आदि सुधारकों ने तथा ईसाइयों ने भारत सरकार पर सहसास-धानु कवाने तथा बाल-विवाह रोकने के लिए कानून बनाने पर बन दिया। भारत सरकार ने अब सहवास-वन को इस से बारत वर्ष करने का पस्ताव पास किया तो कट्टरपन्तियों ने उसका धोर विरोध किया । किर भी १८६१ में यह अस्ताव कामून वन गया। देशी राज्यों में बड़ीया ने सर्व प्रथम १६०३ में आल-विवाह-निर्मेषक कामून धारा सक्रवे-लवकियों के जिनाह के लिए स्पूनतम बायू वसका सोलह घोर बारह वर्ष रही। ब्रिटिय भारत में भी हरविलास बारदा के प्रयत्न

से १६२६ में बाल-विवाह-निर्माणक कानून पास हथा। इसके धनुसार घटाग्ह वर्ष से कम बायु के लड़के तथा जीवह वर्ष से कम धायु की भड़की का विवाह नहीं हो सकता। बाद में इस कानून में कई संसोधन हुए। विका के प्रसार से बालविवाह भी बुशई अहरों में बहुत घट रही है।

वाति भेद — हिन्दू समान की सबसे नवी निर्णयता नात-पात बठाई जाती है। हिन्दू नाति नगमन तीम हजार ऐसे वर्षी में विभवत है जिनका लान-पान और विवाह सपने हैं। वर्षी तक सीमित रहता है। विदिश्च शासन के प्रारम्भिक्ष कान में जाित-भेद की अपन्या पत्नी कठोर भी। एक जाित का अपित में केमल खान-पान और विवाह के विपा में वातीप बन्धनों में बकड़ा हुआ था किन्तु वह अपना पैतृक पंधा भी नहीं छोष सकता था, विदेशियों के सम्पर्क से दूषित होने के भय से विदेश सपना समुद्र-पात्रा भी नहीं कर सकता था। आन-पान में बाह्य वो के कुछ ऊपि वर्ष शुद्धि का इतना अपित विवार रखते से कि एक ही उप-वाति के अपित एक पूर्वर के हाथ का बना भी नहीं काते थे। यही वात 'नी कनीजी करह चुन्ते' प्राप्ति कहानतीं में प्रतिविध्यत हुई है। स्वामी विवेकानस्ट की यसी वर्षित्वात से बीमकर कहना पड़ा या कि 'हमारा धर्म रसीईपर से हैं, हमारा ईश्वर खाना सनते के बतेन हैं—हमारा सिद्धान है 'नुके न छुथों, में प्रतिक हैं।'

शिक्षित व्यक्तियों द्वारा सर्व प्रथम साग-गान और विदेश-याचा के बन्यत तोहें
गए। पिछली अती के धन्त में कामेंस के साथ होते बानी समाज-मुधार-परिपदों की
समाप्ति कन्तवांतीय भोगों के साथ होती भी। साधारण कनता में रेजों ने इस विचार
को शिक्षित करने में बढ़ी महायता की है, व्योक्ति इसमें खुआइन और शृद्धि की
सर्थावार्थों का पालन करना बहा कठिन है। होटन भी इसमें बहुत सहायक निद्ध हुए
है। मान से भी वर्ष पहले विदेश-याचा करना वह बाहुस का कार्य था। राजा राममीहन
राय इसलैक्य जाते हुए अपने साथ बाह्मण रसीहमा लेते यह से ताकि सर्थावत विदेशी
मोजन से वे धर्मकाट ने हीं। विदेश जाने बालों, को भारत वापस माने पर बड़ी
कठिनाइयों उठाली वहती थी। सायशिवत से शृद्धि न करने पर के जाति से बहुत्कत
कर दिए बाते थे। किन्तु धीरे-बीर जिला के जिए पूरीव भीर समरीका जाने वालों
को संख्या बढ़ने से यह बन्धन शिक्षत हो गया।

बिरोध करने के लिए जात-गांत-तोड़क-मध्यल स्वापित हुया। १६३७ में प्रार्थ-विवाह-कानून द्वारा कार्यसमाजियों के घन्तजोंतीय विवाहों को वैश्व बना विचा नया।

वाति-नेद की श्रह्मलाएँ पहिल्ली शिक्षा, व्यक्तित्वातं व्या स्वतं देव वाली उदार विचार-पारा तथा रेलों आदि के आगमन से तथा नई शाधिक परिस्थि-विची से टूट रही थी। पेशे का बन्धन, जो पहले श्रामः लीची जातियों के साथ था, लगभग समान्त हो रही है, नपीकि अपने पुराने पेशों की सपेशा मंगे कारकानों में काम करते से अधिक आग होती है, दूसरी भीर आह्मण आदि उच्च वर्गों के व्यक्ति आविक मिरिस्पितियों से आप होकर दर्जी, व्यापारी, दुकानदार बन रते हैं। समुचे देव में एक कानून लातू होने तथा समान्ता के सिद्धान्त का पासन होने से भी पुराना जातीय भेदभाव समान्त हो रहा है। स्वतन्त्रता पाने के बाद यह अनुभव किया ना रहा है कि सुचे से लेकन की स्वापना के लिए जाति-प्रेर की मिद्धाना अनिवार्च है। हाल में ही पूर्वा में इसी उद्देश्य में जाति-निर्मू जन नामक संस्था स्थापित हुई है। १९४६ ई॰ में बम्बई में जाति-भेद पर कुठाराधात करने वाला एक तथा कानून पास हुआ है, इसके अनुसार जाति-बहित्कार को दण्डभीय अपराध बना दिवा गया है।

सीमाबिक क्षेत्र में आधुनिक भारत के दो वह कान्तिकारी सुवार हॉरबनीआर भौर महिलाओं की दाहक्यंजनक उन्नांत है। हिन्दू समाज ने कई सी वर्ष तक नीच जातियों तथा स्थितों के साथ कुन व्यवहार भीर और उपोडन विधा था, पिछले प्लांस वर्षों से वह उनका प्रामस्थित करने में लगा हुया है, उन्हें मध्यपूरीन दीन स्थिति से उसने के नभी संसाधित प्रमन्त किये जा रहे हैं।

हरिकनीद्वार विदिश छासन के पारम्म में मीच जातियों के कारोगों हिन्दू सञ्चल माने जाते थे, इनके साम असता और धकपनीय घरणाचार होते से। बांकण में यह प्रया उपताम कप में थी। वहाँ उच्च जातियां नीच जातियों के स्वर्श ही नहीं, ख्रामा तक से घपिन हों जाती थीं। कोचीन की सरकारी रिवोर्ट के धनुनार जाएण सामर के स्वर्श से द्वीपत समस्ते जाते थे, किन्तु कम्मलन (राज, वहर्ड, जुहार, क्यार) बाह्याणों की २४ फुट बी दूरी से धपिनच कर बेता था, तावो निकालने पाना ३६ फुट से, किस्मन सपक ४६ फुट से, और परेयन (गीमसा-मध्यक पित्रा) ६४ फुट से। यह मन्त्रीय की जास थीं कि इससे पुरानी रिपोर्टी में परिता ७२ फुट की दूरी से धपिनच करने बामा माना गया है। धनागे प्रकृत शहरी से बाहर रही थे, पन्दिरों में इनवा प्रवेश बांकत था, वर्गीक सब अवती का उद्धार करने बांक देवता भी इनके दर्शन से दूपित हो जाते थे। ये कु थीं से पानी नहीं घर सकते थे, हस्पतानी और गाठशालाओं का लाम नहीं उठा सकते थे। उच्च वर्ग के बेनार आदि के परवाचार सहते हुए ये बड़े दुन्त से धनने बारकीय जीवन को चिह्मी बितातों थे।

इनके बद्धार की घोर सबसे पहले बार्प सनाज ने ब्यान दिया। १=७६-०० ई॰ में हमारे देश में मधकर दुनिस पहा। देशातों में हजारी प्रस्तृत्व बुरो सरह मरने लगे। इस समय ईसाइयों ने सहायता-नामं का संगठन किया। १००० ई० से दिना जातियों बड़ी संख्या में ईसाई होने लगी। बाई समान ने इस सतर को सनुभव किया थीर उनके उद्धार का बहुत गरन किया। बहु समान और आर्थना समान ने भी इस क्षेत्र में कुछ काम किया। १६२० ई० के बाद से महात्मा गांधी के नेतृत्व में कार्यन ने सम्मानता-निवारण को रचनात्मक कार्यक्रम का ग्रंग बना निया। हरिज्ञों के मिल्टर प्रवेश के लिए कानून बना। १६३२ में नवींन शासन-योजना बनाते हुए बिटिश प्रविकारियों ने निवांचन के लिए जब धड़तों को हिन्दुओं से धनय रखने का गरम किया तो महात्मा गांधी ने पूना में धनधन करके इसका विरोध किया और उनकी बात स्थीकार कर नी गई। इसी समय उन्होंने धड़तों को हरिजन का नाम दिया और उनकी दक्षा नुपारने के लिए हरिजन सेवक संघ थीर 'हरिजन' पत्र की स्थापना की और हरिजनोद्धार के लिए देश का दौरा किया।

१६३७ में कांग्रेसी सरकारों के स्पापित हो जाने के बाद हरिजनों की उप्रति, विकात्तमा सामाजिक बामायों को दूर करने ती छोर सीमक स्थान दिया गया। द्वितीय विश्व-मुद्ध के बाद तथा विद्येषता भारत के स्वतन्त्र होने के बाद वांग्रेसी मन्त्रि-मण्डलों ने परिमण्डित एवं दिनित जातियों के उत्यान के लिए पुरा प्रमल किया है। भाग सभी आन्तों में धरंपुरुषचा-निवारक वातून पास हो वृक्ते हैं। इनके धनुसार धरपुरवता कानुनी ूरे से दण्डनीय धनराय बना दिया गया है। हरियन सब तक पुरानी सामाजिक प्रवानि अनुसार सार्वजनिक जलाशको, मन्दिरों तथा विका-संस्थामी का प्रहत होने से अपयोग नहीं कर सकते थे। प्रस्पुरनता के कारण हीटली में भीजन करने तमा धर्मक स्वामों पर कोवा-पालकी धादि सवारियों पर बैठने का धरिकार मही रखते थे । १६४४ ई० के अस्पुरमता उत्मुलन के नते कानून झारा बाहुतों को जेंची वातिमों के सरावर समकते हुए उपमुंचत सभी सामाजिक प्रतिवन्य वर्षण एव दण्डवीस्य बगराम बना विए गए हैं। शिक्षा की दृष्टि से श्रीरवन वातिसी बहुत विखयो हुई है। क्षमें विकानमार का विशेष पत्न किया जा रहा है, हरिजन विकालियों के लिए विक्रण संस्थाओं में पर्योक्त स्थान सुरक्षित रसे जाते हैं, उनके तिए प्रथम भेगी से विश्वविद्यालय की उच्चतम कथा तक नि पुन्क शिक्षा पाने की व्यवस्था है। सरकारी होस्टनों में रहते की विदेश मुविधाएँ हैं। छात्राबास के सभी क्षत्र भागा है। सरकारी भौ शरियों में इस प्रतिवास स्थान क्यके लिए सुरक्षित है। इन पड़ी धर नियुक्ति के लिए नियत पापू में उन्हें तीन वर्ष की पूट है । मनस्वाधिका-संपासी में उनके स्थान सुरक्षित है अभा मालीय व चेन्द्रीय सभी मन्त्रिभण्डलों से सन्पृथ्यों के प्रतिनिधि है। भारत के मति गाँवधान में प्रस्कृत्यता की एक मगराय गाँधित किया सता है और इस प्रकार कातुनी दृष्टि से इसकी प्रस्थेटित कर दी गई है।

हित्रमों का उत्थान - विकती सदी में हरिजमी के बांतरियत समाज में दियमी की दशा भी बावनत बांचनीय और सिरी हुई थी। नारियों को समाज में बत्यनी विरम्कार की दृष्टि से देखा बाता था, उन्हें पैर की दृती सममा जावा था। स्मी- समाज को विद्या से विषित एवं आन-जूमकर पर्वे में रखा जाता था। पुरुषों की अपेका उनके बाम्यत्य एवं साम्यतिक अभिकार नाम-नाथ को ही थे। पिछले प्यास वर्षों में इस स्विति में आमुन परिवर्तन आ गया है। हमारे देश को नारियों में असाधारण बायुति हुई है और उन्होंने समी क्षेत्रों में पुरुषों के समान अधिकार और स्विति अध्य कर नी है।

पिछली सती में स्थिमी के उत्पान का जीमरोग स्थीविका से हुया । ईसाई मिशनरियों ने ईसाइयत के प्रचार की दृष्टि से इसे प्रारम्भ किया। बंगाल में बहा समाज ने तथा ईश्वरचन्द्र विद्यासागर ने स्त्री-शिक्षा के लिए बहा परम किया । १८६० के बाद से आये समान ने उत्तर भारत में और विशेषतः पंजाब में इस कार्य को बहे जोर-कोर से किया तथा साम ही पर्दे की कुरीति के विरुद्ध भी आन्दोलन किसा । स्थियों में शिक्षा का प्रचार होने से बड़ी जापूर्ति हुई । वे भी अपने राजनैतिक अभिकारों को मीन करने लगी। १० दिसम्बर, १८१७ को भारतीय क्षियों के प्रतिनिधि मण्डल ने पहली बार भारत मनती माण्डेग्यु से महास में मताधिकार की गांग की. किन्तु १६१८ की मान्द्रेग् नेस्तजोडं रिफार्म स्तोम में स्त्रियों के मताधिकार का बोधे स्पाद उल्लेख नहीं था। इस पर भारतीय स्त्रियों ने इसके लिए धीर याल्दोलन किया भीर मारियों का एक प्रतिनिधिनमध्यल पालियामैक्ट के सदस्यों से यह भीग मनवाने इयलेण्ड भी नया । १६१६ के घासन विधान के बनुसार प्रान्तीय व्यवस्थापिका-नरियदों को नारियों को बोटर बनाने का प्राधकार वे दिया गया। इसके धनुसार संबंधे पहले मदास ने १६२६ में स्थियों को व्यवस्थापिका-परियद के सदस्यों के निर्दोचन का व्यव-कार प्रवास किया और दो वर्ग में लगभग गभी प्रान्तों में स्थियों निर्वाधक वस गई। मुरोग में नारियों को जो प्रविकार भीर संपर्य के बाद प्राप्त हुआ, वह भारतीय स्विधी को अल्प प्रवास से कीर फॉम खादि कई देशों को न्यिमों से पहले मिल सवा ।

यही दला सामाजिक धीर कानूनी श्रीयकारों की भी है। १६२० के बाद किया में राष्ट्रीय स्वातन्त्र्य संवर्ष में भी बहुत माम लिया। उनमें जिला धीर जाइति बढ़ रही थी। १६२६ में श्रीमती मामेरेट कजिन्म ने महिलाधों के संगठन का प्रधान किया, कतरवरूत श्रीसल भारतीय महिला परिषद की स्थापना हुई। इसका पहना धीयवयन अनवरी, १६२६ में तूना में हुआ। यह श्रिक्ति महिलाधों का प्रधान संगठन स्थायवयन अनवरी, १६२६ में तूना में हुआ। यह श्रिक्ति महिलाधों का प्रधान संगठन स्थायवया में मारतीय नारियों पर असे प्रतिवश्यों धीर कानूनी-वाणाधों को हटाने तथा समान श्रीमकारों की मार्ग करने में द्रय संस्था ने मुख्य आम जिया है। इसके समावति यद को बहीया तथा ट्रावनकोट की महारानियों, नवाब जिया है। इसके समावति यद को बहीया तथा ट्रावनकोट को महारानियों, नवाब निया है। इसके समावति यद को बहीया नारियों सुधोंका कर कुको है। प्रतिवर्ध विवयसक्षी पीडिय-वैसी प्रसिद्ध भारतीय नारियों सुधोंका कर कुको है। प्रतिवर्ध वह स्थाने के सिए प्रनेत महत्त्वपूर्ण प्रस्ताब पास करती है।

मारत सरकार की शीति भी नारी-भान्दीलन के धनुकृत रही है धीर गारिनों को वहीं तेथी से राजनीतिक अधिकार मिले हैं। १६३४ के धासन-विभान में प्रातीप एवं केनिन असेम्बलियों में क्षिणों के लिए कुछ स्थान सुरक्षित रसे गए। महात में प्रतीप एवं केनिन असेम्बलियों में क्षिणों के लिए कुछ स्थान सुरक्षित रसे गए। महात में प्रतीप संख्या आठ थी, यथाई थीर पून पीन में छा, प्रतिभवत बंगान में पीन, पुराने पंजान तथा थि। में जी तथा भागाम में एक, धानकान पर्याप्त संख्या में क्षिणों में नहीय व्यवस्थापिका-परिषद में तदस्या है। क्षिणों के धारा-मानाओं में पहुँचने का एक सुपरिणाम यह हुआ है कि उन्होंने समाज-सुवार और क्ष्यों को नहीन कानूनी स्थितार विज्ञान के प्रताब पेश किये हैं। गुवंपवम कावई की व्यवस्थापिका-सभा की महिला-सदस्याधों ने इस प्रवार के धनेक जिल उपस्थित किए। यहां पुरानों के बहु-दिवाह पर प्रतिवन्ध संगाने माने तथा हिन्द स्थी-पुरानों को कुछ विशेष स्थानमां में तलाक का स्थिकार देने बाते कानून वास ती चुके हैं। १९४४ में भारतीय समद ने इस प्रकार का हिन्द निवाह कातून वास ती चुके हैं। १८४४ में भारतीय समद ने इस प्रकार का हिन्द निवाह कातून वास ती चुके हैं। १८४४ में भारतीय समद ने इस प्रकार का हिन्द निवाह कातून वास ती

कार्यसी सरकारों ने स्थिमों को ऊँच पद देकर नारियों को उच्चतम प्रतिष्ठत देने के प्राचीन भारतीय धावमं का पालन किया है धोर स्थिमों को स्थित को बहुत क्रेंचा उठाया है। सं० रा० धमरीका तथा धेट ब्रिटेन में भारतीय राजपूर्त के पद को खीमती विजयनक्षमी पंजित ने धनवृत्त किया, राजपुर्तारी धमृतकौर, श्रीमती तारकोवध्य विन्ता श्रावि कई क्षिणों केन्द्रीय मन्त्रिमण्डल में, मन्त्रिमणी बनी है। दिवनता भारत-केकिला गरीजिनों नामह उत्तर प्रदेश के गयनेर पद पर धासीन भी। जनको पुत्री पद्मवा नामह पश्चिमी बगान की राज्यपाल वाती। यहस्मरण रखना चाहिते कि समानाधिकारवादी पश्चिमी देशों में स्थियों सभी तक इतने सेने वर्षों पर नहीं पहुँची। संयुक्त राज्य धमरीका में १६४६ ई० पहुंची बार एक महिला को राजपूर्त बनाया नता है। स्थानन भारत ने न केवल अपने आसन-विद्यान में स्थाद क्या से स्थियों और पुरुषों के सिधकार गमान माने हैं किन्तु १६४८ में केन्द्रीय मरकार ने भारतीय प्रवासनिक सेवा (धाई० ए० एस०) की प्रतियोगिता-परीकार्यों में माहियों की भी बैठने का धमिकार देवर उपन धीमणा को किमारमक एप प्रवास किया है। यह अधिकार धमी तक स्थियों को परिवासी होगों में बहुत कम प्राप्त है।

नवे कानून--- नारियों की पुरती के तुल्य कानूनी मौधकार देने का सबसे बड़ा और वान्तिकारी परिवर्तन नमें नामाजिक कानूनी का निर्माण है। भारतीय पालिया-मैंब्ट ने हिन्दू क्षित्रमों की क्षित्रीत सुधारने के लिए निस्निलिशन सामाजिक कानून कनाने हैं।

- (१) १६४६ का हिन्दू विवाहित क्षियों के पूर्वक् निवास और निवाह अपन का कानून।
  - (२) १६५६ का हिन्दू विवास कानून ।
  - (३) १८४६ का हिन्दू उत्तराधिकार कानून ।
  - (४) १६५६ का जिल्दू बलकपुत्र प्रहण तथा निर्वाह स्मय कानून ।

(x) १६% का हिन्दू घल्यवयस्तता संबा प्रतिभावस्ता कातून (Hindu

Minority and Guardianship Act) 1

दन कानुनों से न्यियों की दक्षा पहले की अपेक्षा बहुत उन्नत हो गई है, बब अस्पेक क्षेत्र में उनके अधिकार पुरुषों के बरावर हो गये हैं। पहले विवाहित स्थी पूरों रूप से पति की क्ष्मा और दया पर अवलियत थीं। एक बार विवाह हो जाने पर पुरुष प्रभेच्छ विवाह कर सकता था, किन्तु शलों पति के कूर, अत्याचारी असाव रोगों से पीड़ित होने पर भी उसके साथ रहते की वाच्य थीं। पति की सम्पत्ति का बह केवल उपभोग कर सकती थीं, किन्तु उस इस सम्पत्ति को पूर्ण क्य से प्राप्त करने सुषा प्रभेच्छ विनियोग करने का कोई अधिकार नहीं था। स्थिकियों को पिता की सम्पत्ति में पुत्रों की तरह कीई हक नती मिलता था। यह उपगुं कर कानुनी से स्थियों को पति और पिता को सम्पत्ति में योषकार मिल गये हैं और पुत्रामन विवाहों को विशेष अवस्थायों में भून करने का इक पित-क्ली दोनों को समान कर से आपत है। वश्री-पुत्रयों के कानुनी अधिकारों में पुरा समानता स्वापित हो गई है।

उपयुक्त महत्त्वपूर्ण समाव सुपारों के मितिरक माइक-इक्व-निषेध की मोर भी कःग्रेसी सरकारों ने बहुत ज्यान दिया है। देववातियों के मुचार, मन्दिरों की सम्पत्ति के उचित उपमोग, बेमेन विकाद आदि कुप्रवाधों के विरोध, दहेग की पुराई तथा बागी का वर्ष कम करने का भी मान्दोतन हो रहा है। धाला है स्वतन्त्र भारत में कुछ दक्षाब्दियों में अधिकाश सामाजिक कुरीतियों का बन हो जावना।

## साहित्यक जागृति

आधुनिक कात में गामिक एवं सामाजिक जागृति के साल साहित्यक जागृति भी हुई। असेजों डारा संस्कृत के अध्ययन से भारत-विध्यक अध्ययन का उद्देश हुआ जिससे हमें अपने देश के लुग्त गौरव और अतीत इतिहास का आमाणिक पहित्रक मिला। असेजी शिक्षा के असार और छापेलानों के भाष्यम से नास्त का बौदिक जागरण आरम्भ हुआ और इसका सबसे बड़ा और विलक्षण परिणाम अल्तीय माणाभी के साहित्य का विभास है।

भारत-जिनमक झल्यमन का आरम्स- गठान्द्रभी वाली के सन्तिम जरण में जिटिस धासकों को जासन-प्रवन्त्र के लिए भारतीय माधाओं का जान वाने की साज-व्यकता सनुभव हुई। बारेन हैंन्द्रिम्ब में संस्कृत एवं घरकी की विद्या के लिए सगरस में संस्कृत आलेज और कनकता में सरवी सदरसे की स्थापना को। उनके बोलाहरा में संस्कृत शीखने बाला पहला अयेज चालां विक्तित्म या, किम्मु भारत-विप्रकृत सम्बद्धन की नीच रकने बाला ग्रमा संस्कृत का महत्त्व क्ली-भौति सनुभव बारो माल पहले स्पानत सर विलियम जोग्म (१७४६-१७=१ १०) ये। वे १७=३ १० में सुवीम कोई के जब बनकर भारत आवे वे बीर १७=४ में इन्होंने थीरनस्य बाह्यमा भीर आत-विज्ञान की बीच के लिए बंगान रामन एकिमाहिक सोसामटी की स्थापना की क इन्होंने सबंप्रधम विदानों वा ज्यान इस ब्रोर खींचा कि पूरीय की युरानी साहित्यक माणाओं—पूनानी तथा लैटिन की तथा ईरान की युरानी कर का संस्कृत से भांनर सम्बर्ध है, में सब भाषाएँ एक मूल खोत से प्राहुमूँत हैं। बाद में इन्हों भाषाओं के तुलनात्मक प्रध्यान से पुरोप में तुलनात्मक भाषा-सास्थ (Comparative Philology) भी नीव पड़ी। इसी से यह भी आत हुआ कि दन्हें बोलने बाली जातियों के पर्म-कमें, देवनावाणों, प्रभाषों तथा संस्थाओं में भी बड़ा साद्द्रम था, यो बाद जाति का पता लगा। सुरोगीय विदानों द्वारा संस्थात की खोज विद्य के सांस्कृतिक इतिहास में खोलन्यम दारा समरीका की खोज-जैसा ही महत्त्व रकती है।

भोन्स ने पुराणी के चन्द्रमुप्त तथा पूनाभी लेखकों के सेण्डाबोहसकी प्राप्तनाता मानकर, प्राचीन भारत के निविनकम की खाधारिकता रखीं। १७८४ ई० ते पुराने व्यक्तिसेना पड़ने की और विद्वानों का ध्यान पर्या । यहने मुग्त-युग तक की लिपि पड़ी गई और बाद में १८३७ मक बिलीप ने पूनानी सिक्कों की सहायता से मौर्व-पून की बाज़ी निर्णि पड़ सी। इन सिनकों के एक स्रोट गुनानी निस वे और दूसरी सीर उन्हीं के प्राक्तत धनुवाद । यूनानी सिधि की संबद से प्राकृत नेसा पढ़े जाने से पुराने प्रमिलेख पदना प्रामान हो गया । वनिषम ने मारहत तथा संचि बादि स्थानों को सुदाई कराई । कैनिय के समय पुरासत्त्व-विभाग भी स्वापना हुई, सारे देश का पुरासत्त्वीय मिरोक्षण किया जाने लगा और उसकी रिपोर्ट प्रकादित हुई । आई कर्जन के समय प्रा**थीन** इमारतीं का संरक्षण-कातून बना तथा उत्सानन की घोर खरिक ब्यान दिया नमा । उस समय से पुरातस्य विभाग ने तक्षविता, नालन्दा, मोहेंबोदहो (सिन्ध), हहत्या (पंजाब), पहाडपुर, सांबो, सारनाम, नागाजुँ नीकाँडा सादि प्राचीन ऐतिहासिक स्वामों की सुवाई कराई। इनसे भारत के प्राचीन प्रतिहास का पुनवदार हुया। इस कार्य में पार-प्रदर्शन धर्मन थे, भारत धरने गीरनपूर्ण धरीत भर प्रकास गानते शते दन विज्ञानी या सर्देव ऋणी रहेगा। यह प्रसन्नेता की बात है कि सब आरतीय मिठाम् भीर संस्थाएँ दलिहास की यांज और संयोधनकार्य में सबसर ही रही है।

प्राचीय भाषाची का विकास—विदेश वावन की व्यापना के समय शिक्षित एवं मुख्यल भारतीय धरवी तथा गरहत का च्यापन करते थे। हिन्दी वगसा, गुजराती, मराठी, उर्दू तामिस, तेनम् चतुत काल से लोक-प्रचित्त थी, किन्तू इनमें उस समय प्रवास्थक माहित्य—वीवरस, श्रुक्तार रस चीर भीका रस की कवित ए तथा महाकाम्य ही वे। विदिश्य काल में चतेन कारणों से बीक-प्राचामों में गुळ साहित्य का निर्माण तथा दनका धसाधारण उरक्ष्ये हुया। ईसाई प्रावस्थि ते वाद्यीत का संदेश वसता तथा पहुँचाने के लिए लोक-भाषाची की उन्तित को चीर व्यान विचा, निराम-पुर के बैटिक्ट मिशनरी इस कार्य में घरणों थे। इन्होंने सबसे पहले बंगता, हिन्दी धादि लोक-भाषाची के टाइप बनाये, धावेशाव स्थानित किये, इनका पूर्ण जान पति के लिए व्यावरण धीर बाबर कार्य क्ष्माव । माबः सभी वानतीय मायाची के पहले व्यावरण-नेवक ईसाई पादरी है। दुरानी सुविकत्वित सोक-भाषाची के प्रतिरिक्त

इन्होंने गोटी धौर खनिकसित आषाओं को भी ईसाइयत के प्रचार के लिए सपनाथा, उनका कारण निश्चित किया और उनमें नाहित्य बनाया। सन्य सनेक दृष्टियों से ईसाई प्रचारकों का कार्य सराहनीय नहीं रहा, किन्तु लोक-साहित्य के निर्माण द्वारा उन्होंने भारत की समुद्य सेवा की है।

श्रांतीय भागाएं देर तक बंगेजी के प्रभाव से दवी रही किन्तु राष्ट्रीय जागरण भीर पत्र-गांवकामी के प्रकाशन से लोक-मापामी को वहा उलेजन मिला है। विश्वने भी वारों में साहित्य की विकिध शामाधीं—इक्तास, नाटक, निवन्ध, कविता धादि से सभी प्रामाधि भाषाधी के साहित्यों में उरहत्व रचनाएँ तिस्थी गई है। बसला राजा रामसीहन राय, इंडवरचन्द्र विद्यासागर, माइकेल मधुसूदनदल, बीकेमचन्द्र चटली, रवीन्द्रनाम ठाफुर तथा शरस्यन्त्र भटजी की समूख्य कृतियों से समृत हुई है। हिन्दी के उत्पास भीर उन्नति में अल्युलाल, सदलवित्र, भारतेंदु हरिस्मन्द्र, भहाभीरप्रसाद विवेदी तथा प्रेमचन्द्र याणि सेलको योग काशी भागरी प्रचारिको समा, हिन्दी साहित्य सम्मलन मादि संस्थाओं ने बहुत बहुबीन दिया । उहुँ मुगल बादबाही की शवनत सकस्या में भी रूप उत्मत, परिष्कृत एव परिमाजित हुई । ददे, मीबा, मालिव भीर जीक ने इसे चगका दिया। १८३५ ई० में सदासती भाषा हो जाने के बाद उसरी भारत में उर्दू का प्रचार यहल नहा । सर सम्बद ग्रहमदलो, ग्राजाद तथा दणवाल-प्रभृति विद्वानी ने सथा धालीगढ़ मुस्लिम विकासिक्यालय घोर हैदरावाद की धरमानिया मुस्वित्ति और अजुमन-राजकी-ए-अर्जु आदि संस्थाओं ने उर्जु के साहित्य को बहुत उन्नत विधा है। मराठी साहित्य जी यह विशेषता थी कि ब्रिटिश शासन से पहले उसमें काफी गण मा, वह उन इनो-सिनी भाषायाँ में है जिनका बाल्य-काल पदा में मही किन्तु गय में बीता है। सम्रोग पादिक्यों के कीयों समा व्याकरणों से मराठी का नया क्य प्राचीन परम्परा में चलग शीन समा । ओ विष्युचास्त्री चिपलुचकर ने चपनी निवन्तमाला में इस अंग्रेजी ' जनार' (संप) की एव सवर भी और मराठी साहित्य में नवगुग का आरम्ब किया । विष्णुभावे, गामग्रमाग घटकरी, वेदालसूत, विश्वताय, काशीनाम राजवारे, हरनाराक्षण धार्ट तथा लोनमान्य तिलव ने मराठी माहित्य के विविध संगी को समुद्र किया । गुजराती में थापुनित साहिल बंधेनी शिक्षा के साथ भारम्भ हुआ। १८४८ में सामने शारा 'गुजरात वर्गावमुत्तर सीमाग्यरी' की स्वापका द्वारा इस माहित्य की उन्तरि के लिए संगठित अपला होने सका, दलपणियाम और सन्दर्शकर के साथ वर्तमान गाहित्य का श्रीतरीय होता है। रणशीय माई उदयराम, मयशंकर तुमना शंकर, गीवर्गनराम विपाठी, वन्हेयात्वाल माणिकलाख मुन्धी, महादेव देलाई, तथा महात्मा गांधी सादि की रचनाओं से इस साहित्य की विविध दासाधी की उसति हुई है। तामिल में घायुनिक वस का प्रारम्न कीर्यमृति तथा सरमुखनावनर ने किया । सहामहिम जलवर्ती राज्योपाला-चारियर की कृतियों से सामिल समृद्ध हुई। तेलह के उत्सायकी से जिल्ह्य सुरि तथा वरेसिक्यम् उपसेलनीत है । बाधूनिक यासामी साहित्य 'बोगाकी' नामक मासिक यविका के प्रकाशन से १०११ में भारम्त हुमा । इसके सम्यादकों — लक्ष्मीनाथ बच्चा, चन्द्रकुभार तथा हेमचन्द्र गोस्थामी में साहित्य के प्रत्येक क्षेत्र में रचनाएँ जिली और इनके बाद कमत कात, नित्तमोताला, विश्वि कुमार, वरका धावि लेखकों ने इस साहित्य को बन्नत किया। बर्तमान बहिमा साहित्य को समुद्र बनाने का श्रेत्र राष्ट्रानाय राग, फकोर मोहन, सेनापति और मधुनुदन ग्रादि साहित्यकारों को है।

स्वतन्त्रता-प्राप्ति के बाद लोक-साथाओं का स्वर्श युन धारम्भ हुवा है। पहले राज्य की साथा धंप्रेजी होने से इनके विकास में नहीं बाधा थी। विधान परिषद् ने हिन्दी को राष्ट्र-भाषा स्वीकार कर लिया; यह उत्तर प्रदेश, विहार, मध्य प्रदेश, राजस्थान की राजभाषा पहले ही थी। राजभाषा होने से हिन्दी का भवित्य कावन्त उस्तवन है।

#### वैमानिक उन्नति

छती वली तक वैज्ञानिक क्षेत्र में भारत संसार का तेता था। पहले यह बतामा जा चुका है कि मध्य-पुत्र में किन कारणों से स्वतत्त्व बैजानिक प्रमुखन्यान कर्त्व हों। गया । बारह सी वर्ष की मोह-निवा के बाद विटिश सामन स्थापित होने पर नव भारत में नववागरण हुआ तो राममोहनराय धादि नेताओं ने यह बनुधव किया कि परिचम की समृतपूर्व उद्योत का एक प्रधान कारण विज्ञान की उल्लीत है, भारतीयों को बैबानिक विषयों को खिला थी आमी साहिए। प्रारम्भ में सरकार की छोर से केवल विकित्सा-वास्त्र या सिविल इजीनियरिंग के धन्यापन की व्यवस्था थी। १०५० में १६०७ ई० तक शासकों ने भौतिन-शास्त्र, रसायन बादि के बन्धापन की स्रोर कोई ज्यान नहीं दिया, विश्वॉबद्यानयों में उच्च वैज्ञानिक विषयों के विश्रण तथा षरीक्षणी का कोई प्रकल्प सहीं था। श्री महेन्द्रलाल सरकार दाश १८०६ ई॰ में संस्थापित विज्ञानिक खुल्यवन की भारतीय परिषव्'-जैसी इसी-गिनी संस्थाएँ वैज्ञानिक जिल्लाण धीर योग का कार्य कर रही थीं। बारतीय वैज्ञानिकों को राज्य या विवयविद्यालयीं की घोर ने न बच्चवन की मुवियाएँ वी घोर न कोई श्रोत्नाहन । इस निरामापूर्ण बातावरण में जब वनवीशचन्त्र वसु ने १८६७ से धपनी भौतिक शास्त्र-विषयक शोजी से मुरोपियन विद्वानी को धारवयं-वक्ति किया तो भारतीयों में यह धात्म-विश्वास वाहत हुआ कि वैशामिक क्षेत्र पर मुरोपियनी का ही एकाधिकार नहीं है। १६०२ में श्री बसु के वेह-वीभी में जीव-विकासक सन्तेषण सूरोप में मान्य हुए। इसी वर्ष भी प्रपुत्तवाद राव का 'हिन्दू रसम्यव का इतिहास' प्रकाशित हुया, जिससे पश्चिम को मारतीयों की धार्थान प्रसामनिक उन्नति का मान हुमा । इसी साल कलकला-विस्वविद्यालय ने वैक्षानिक विषयों की स्थातक परीका (बी॰ एम सी॰) समा १३०८ में वायरणी (एम॰ एत-सी॰) की विका का प्रवन्ध किया । स्वदेशी साम्बोलन के समय १३०६ ई॰ में बवाल में स्थापित 'आतीम मिक्षा गरियद्' ने वैज्ञानिक छोर छोडोगिक शिक्षा की क्षोर विशेष स्थान दिया। १६११ में की जमग्रेड मसरवान की साता के पुत्रों सर दोराव यो तया सर रतन जी ताता के उदार ान से भौतिक-सास्त्र तया स्मापन धास्त्र

धादि निवयों के स्नातकोत्तर सनुसन्धान कार्य के निष् बंगनीर में 'इन्डियन इन्स्टीट्यूट धांक साइता' को स्थापना हुई। १८१४ ई० में तारकनाथ पनित धीर रासविद्वारी श्रीष कि ज्यार दान तथा धानुतीय मुकर्जी के प्रयत्न से कलकता विस्वविद्यालयों में पूजक् विज्ञान कार्तित स्थापित हुसा। अनै अति सन्म सभी विस्वविद्यालयों में विज्ञात की जीवी मिक्का दी जाने लगी तथा धनुसन्धान की व्यवस्था हुई।

प्रथम विश्वमुख तक भारत में वैज्ञापिक शिक्षण की गहरी तीन पर चुकी थी, दितीय विकासमुद्ध (१६३६-४५) में उसके प्रत्यक्ष परिणाम युध्दिनीयर होने समे । इस बीच म आतिवास रामानुबन् (१६१०), धी बसवीसचन्द्र बीम (१६२०), श्री चन्द्रवेत्तर वेंतटरमण (१६३०), श्री वेपनाय साहा (१६३१) तथा श्री बीरबस साहती विविध वैज्ञानिक क्षेत्रों में घपनी मौसिक बीजों से रायल सीसावटी के सदस्य होने का बिटिश साम्राज्य में उच्चतम वैज्ञानिक सम्मान पा मुके थे। श्री रमण वैज्ञानिक कोशों पर नीवन पाइन (१८३८) जीतने वाने पहुने आरतीय में । द्वितीय विश्व-युक्त की भावत्यकताओं के कारण भारत में वैद्यानिक धनुसन्धान ने बढ़ी प्रसीत की । १८४० में भारत सरकार ने 'वैज्ञानिक तथा धीवोसिक धनुतन्यान की परिवद' नपापित की घीर युद्धकालीन आयश्यकताओं को वृद्धि में रखते हुए विज्ञान तथा उद्योग को लगभग सभी वात्काओं के सम्बन्ध में बीस प्रमुखन्यान समितियाँ विभिन्न विश्वविद्यालयो तथा वैज्ञानिक संस्थामी में औष का कार्य करने लगी। इन समितियों ने रेडियो, रासायनिक रंगों, प्ताहिटक तथा उद्योगों में सम्बन्ध रखने वाली विविध अकियाओं के सम्बन्ध में आफी बार्च किया है। युद्ध के दिनों में पांच भारतीय वैज्ञानिकों बीक्रणम् (१८४०), माना (१८४१), शास्तिस्वरूपं मटनागर (१८४३), चन्द्रशेखर (१६४४) तथा महालनमीम (१६४%) को अपनी मीलिक सीजों के बारण रामन सोसायटी का सदस्य बनाया गया ।

स्वतान्त्रता पाने के बाद मास्त ने उपनिपदी के 'विज्ञान वहा' (विद्यान ही वहा है) पर धारण रखते हुए तथा विज्ञान को धीतिक उप्रति का भून भानते हुए वैज्ञानिक प्रतुस्त्वान की धीर विज्ञेग क्यान दिया है। प्रचान माणी की जनाहरनाल वैज्ञानिक प्रतुस्त्वान की धार विज्ञेग ने विज्ञानिक प्रतुस्त्वान की धार्मित के लिए नेहरू में १६४८ में एक पृथ्व विभाग लोगा धीर एक वैज्ञानिक परामर्गदानी परिषद् भी रूपांचित की। धार्म्याचित की लोग धारत सरकार में एक विज्ञेग बोई स्वाचित की। धार्म्याचित को लोग धारत सरकार में एक विज्ञेग बोई समावा। वैज्ञानिक व बौबोधिक प्रमुख्यान-गरिषद् की देख-रेख में धनेक 'धार्में प्रमुख-पानवानाधीं' की स्वाचना ही भूकी है। इनमें प्रभुग में है—पूना की राष्ट्रीय प्रमुख-पानवानाधीं' की स्वाचना ही भूकी है। इनमें प्रभुग में है—पूना की राष्ट्रीय प्रमुख-पानवानाधीं, वमके प्रमुख-पानवानाधीं, वसकार प्रमुख-पानवानाधीं, वसकार प्रमुख-पानवानाधीं की कर्नीय धीवा व बौनी के बर्नी की, सद्धम की वर्म प्रमुख-पानवानाधीं केन्द्रीय धीवा व बौनी के बर्नीय धीवधि-प्रमुख-पानवाचां, धक्क-प्रमुख-वानधां केन्द्रीय धीवा क्या स्वनक की केन्द्रीय धीवधि-प्रमुख-पानवाचां, धक्क-प्रमुख-वानधां किन्द्रीय धीवा क्या स्वनक की केन्द्रीय धीवधि-प्रमुख-पानवाचां, धक्क-प्रमुख-वानधां किन्द्रीय की का स्वनक की कन्द्रीय धीवधि-प्रमुख-पानवाचां किन्द्रीय की का स्वनक की कन्द्रीय धीवधि-प्रमुख-पानवाचां किन्द्रीय धीवधि क्यान-पानवाचं किन्द्रीय की किन्द्रीय की क्यान-पानवाचं किन्द्रीय की किन्द्रीय की किन्द्रीय धीवधि-प्रमुख-पानवाचं किन्द्रीय की किन्द्रीय की किन्द्रीय धीवधि-प्रमुख-पानवाचं किन्द्रीय की किन्द्रीय किन्द्रीय की किन्द्रीय किन्द्रीय की किन्द्रीय की किन्द्रीय की किन्द्रीय की किन्द्रीय की किन्द्रीय किन्द्रीय की किन्

बाला करेकुडी (मद्राम),केन्द्रीय नमक सनुसन्धानधाला भाषनवर, केन्द्रीय इत्तैक्ट्रानिक इंजीनियरिय सनुसन्धानधाला विलानी है । वैज्ञानिक सनुसन्धान में धनुराग की वृद्धि देश के उन्तवन मिण्य को सूचित करती है ।

### सतित कलाएँ

बिटिश बासन के प्रारम्भिक काल में बासकों की उपेक्षा तथा विशिव व्यक्तियों पर गरिवमी कता की चकाचींप का महरा ग्रसर हीने से मारतीय लीवत कनामां को दवा प्रत्यन्त शोचनीय थी। मुगत बायशाही के संरक्षण में कनामों की बढ़ी उन्नति हुई थी, उनके पतन के बाद कलाकारी को देशी राजायों का गोस्साहन मिला, किन्तु में भी भीरे-भीरे जिलायती वस्तुमीं की पसन्द करने नमें, जनता सस्ती भौर तत्तव-भट्ड वाली विदेशी वस्तुमी के भूतावे में पड़ गई। भारतीय कनामी के मध्य होते की सीवत था गई । किन्तु इसी समय राष्ट्रीय जाय्ति का बारम्स होते से भारतीयों का प्यान कलाओं की धोर भी गया । भारत सरकार ने कलकला, बम्बई, मत्रास तथा लाहीर में कला-विद्यालय (यार्ट स्कूल) बोले धीर भारतीय कलाओं का पुनस्वजीवन प्रारम्म हुमा । इसे प्रारम्भ करने का श्रेम कनकत्ता के सरकारी बजा महानिद्यालय के ब्रिप्सियल औं हैयल तथा बाँ॰ मानन्दकुमार स्थामी की है। इनेकी रचनामी द्वारा भारतीयों को सर्वप्रथम प्रथमी प्राचीन कलाधों के मर्म धीर महत्त्व का परिचय मिला और उनमें घाटमीवरवास उत्तक हुया। उन्नीसवी शती में भारतीम कलाकार की प्रतिमा पास्तास्य शैलों के सामने परामृत भी थी, वर्तमान शांधी के प्रारम्भ से उसने धारने स्वरूप भीर गीरव की गहनाना तथा प्राणीन गरम्बरा के भेरणा पाकर नई छैली का विकास किया। इसका सर्थोत्तम उदाहरण विक-ाणा है।

पिछली शती के अन्त में रिवयमों सामक करन के विवकार ने पिल्लमी शैली में भारतीय कल्पनाओं को प्रकट करना बाहा, पर इसकी रचनाएं बहुत अच्छी नहीं हुई। इस वाली की पहली दशाब्दी में हैंवल ने प्राचीन भारतीय विवक्तना के पुनक्तनीकन पर बन दिया, १६०३-४ में को प्रवतीस्थलाय छाडुर ने एक गई विक-वीजों का विकास किया तो विदेशी शैलियों की मनेक वालें भारता लेने के बावजूद मी पूरी तरह भारतीय है। यह पूर्व धीर परिवम की कलायों का नुष्यर धीम्मल है। भी भवनीन्द्र के विक्यों में की नन्दलाम इस सबसे प्रविक्र प्रविद्ध है। यामान काल के मन्य विवक्तारों में भ्रमतिकुमार हालदार, वार्मिनी राव, देशीयताद शम बीयरों, रहमान बुमताई, जैनुलवाबदीत विद्या उन्लेखनीय है। मूलि-कला में भी भवनीन्द्रनाय छाडुर ने प्राचीन परम्परा को पुनक्कशीपित किया। इस क्षेत्र में उन्लेख प्रपात विक्या भी देशीप्रमाद राम बीयरों है। भारत की धाधुनिक वारतु-कला में दो प्रधान वीमिया है —

<sup>(</sup>१) देशी कारोमरों द्वारा बनावे वस भवन—में प्रधान रूप से राजपूताना में है।

(२) पश्चिमी देशी पर वर्ग प्यारते—विदित् सरकार ने मास्त की प्राचीन वास्तु-परम्परा का कोई ध्यान न रखते हुए देश में परिक्रमी दंग की हुनारों इमारतें बनवाई। यब पुरानी नास्तु-कथा की धोर हुछ ध्यान दिया जाने स्मा है। यन्य कलायों की भीति समात का भी पुनस्त्रजीवन हुया धीर उसका श्रेय स्व० विष्यु दिसम्बर तथा भातखण्डे को है। कलकला, बम्बई, पुना, बढ़ोदा बादि बहै नगरों में मारतीय संगीत चौर नाओं की शिक्षा के लिए सन्धर्व विद्यालय खुल गए है। नस्य-कला में भी पुरानी बौलियों का उद्धार ही रहा है। उदयग्रकर, रामसोपान, विक्रमणी देशी धीर मेनका ने विदेशों में भारतीय नृत्य के बौरव मो बढ़ाया है। भरतनाद्य, कथाकलों, मिलपुरी धादि नृत्य देश समय भारत में लोकविय ही रहे हैं। आस्ति सम्बर्ध वैद्यालय कला के पुनस्ववीवन में सहयोग दे रही है। भारत सरकार ने स्वित्य क्लाओं के प्रोत्साहन के लिए संनीय नाद्य प्रशादनी स्थापित को है। इसकी घोर से उत्तम कलाकारों को प्रतिवर्ध पुरस्कारों से सम्मानित किया बाता है।

उपसहर-- पिछले भी वर्षों में हमारे देश में गुगान्तर हुआ है। इसकां भीगरोज तय हुआ वर हमने जान भीर प्रकाश के लिए अपना मुँह पूर्ण ने पोल्यम की भीर मीजा। पिल्वमी जिला और विचार-वारा से अभावित जारतीयों ने देश में सर्वोद्धीण मुखार की ज्योति को जगाया। अन्य-विद्यात और व्यक्ष, का त्यात बुढि और तकों ने यहण किया। इसरता भीर स्वतन्त्र विचार कुट्टात तथा आस्थवाद पर विजयी होने लगे। सामित भीर सामाजिक कहियों की विद्यों में भारत मुक्त होने लगा। सती-अव। बाल-वय आदि कुरीतियों की अन्वेदित हुई, जाति-अद का हुने पराहायों हो रहा है, अस्पृत्यता का जनावा निकत बहा है। पहिचम को समागता, स्वतन्त्रता तथा राष्ट्रीयता की विचारपारायों ने हमारे देश पर महरा यभाव अपना है। सिवम में तुग तीजानिक धाविष्कारों भीर पत्तों के प्रहण द्वारा भारत के भीतिक एवं भाविक सोर सामाजिक जीवन का कामा-वजत हो रहा है। पहिचम की भीतिक उसति के कारण भारत उनसे परामृत है। सामनी हुए उसके धनुकाण की प्रमृत्ति उसति के कारण भारत उनसे परामृत है। सामितिक दूष्ट समें धनुकाण की प्रमृत्ति प्रमृत्ति के वारण भारत उनसे परामृत है। सामितिक दूष्ट समें धनुकाण की प्रमृत्ति प्रमृत्ति के वारण मारत उनसे परामृत है। सामितिक दूष्ट समें धनुकाण की प्रमृत्ति प्रमृत्ति के वारण में परिवर्ण सम्भवता को अन्यता हो। समानी हुए उसके धनुकाण की प्रमृत्ति प्रमृत्ति है।

इसमें तो कोई सदेह मही कि सकती वार्ती की मकत होनी चाहिए, किन्यु बुद्धिपूर्वक नकत ही लामधानक हो सकती है। महारमा गांधी दून से कहा करते के कि हम लोग वाल-नात, रहन-महन धीर फैसन में तो परिचम का धनुसरण करते हैं किन्यु संगठन, धनुसासन, समग्र-पातन, हवकाता, सार्वजनिक सेवा को भावना, कर्तव्य-पालन, जातीम हिन के सर्वाधिर ध्यान, विद्या-प्रेम, वैद्यानिक धनुसंघान धादि पहिचम के प्रयासनीय मुखों को धाने जीवन में नहीं दालते। परिचम का धनुसरण करते हुए हमें यह भी ध्यान रखना चाहिए कि हम वाधान की भांति उसकी बुराहयों को भी नं ने ने । जापान पूरीप का पक्का नेना बना और गुर से विज्ञान ग्रहण करने के नाम-नाम, उसने उसकी माकमणशीलना, उस राष्ट्रीयता, संहार-पद्धता, और कमजीर देशों की साम उपलने पानी नोगों और हमाई जहां में 'सम्बता' का पाठ पदाने का मन्त्र नी नीन निया। इसका जो भयंकर परिणाम हुया, उसे देखते हुए परिचम के सन्धानुकरण से बनना चाहिए।

पश्चिम की वर्तमान तथा पूर्व की प्राचीन संस्कृतियों में कुछ प्रपृश्ताएँ हैं।
धाष्यारिमकता की उच्छायता में कोई मतभेद नहीं हो सकता, किन्तु कोरी धाष्यारिमकता
जीवन की भूकी नहीं बना सकती। इसके होते हुए भी भारत पराधीन और
दूरवस्थापत्र रहा है। जब तक इसका भौतिकता के साथ उचित सामंजस्य नहीं होगा,
भारत की यही दया रहेगी। एक प्रसिद्ध परिचमी लेखक द्वारा दिवे गए दृष्टान्त से
यह बात स्पष्ट हो जाममी। भारत में धन्यों की संख्या बहुत प्रधिक है, यदि वैद्या
होते ही कच्चों जी धांस चांदी के एक समास (रजत निवित Silver Nitrate) में
भी दी नाय थी यह धन्यापन कम सकता है। एक और भारत के मन्दिरों में धनना
चांदी है और दूसरी घोर हजारों व्यक्ति घन्ये है। चांदी के उपयोग से धन्यापन दूर
ही सकता है किन्तु महरपंथियों की दृष्टि से यह महान् धर्म होना और धन्यापन
वर्षी दूर किया जाय, यह तो पूर्वजन्म के पार्थे का फल है। यह स्पष्ट है कि इस
प्रकार की कोरी धाष्यारिमक धृति से हमारों भौतिक उन्नांत मही हो सकती।

दूसरी घोर पश्चिमी संस्कृति भौतिक उन्नति की पराकाण्डा वह पहुँच मुकी है। उसे देवताओं की सिक्त मिल गई है, फिल्तु वह जनका उपधास दानकों की सरह कर रही है, सस्मायुर की भौति शरह रही है। गोवों के क्रयक की भौति एक भारतीय पूरोपियन को कह सकता है—"तुम धानाम में पितियों की सरह उह सकते हो, समुद्र में मण्डियों की सरह उह सकते हो, समुद्र में मण्डियों की सरह उह सकते हो, समुद्र में मण्डियों की सरह उह सकते हो किल्तु मह नहीं जानते कि पृथ्वी वर की रहना नाहिए।" पूरोपियन राष्ट्रों में बोर अफीना के उन नर-भशी अपलियों में नोई धम्पर नहीं बिनकों भगहों का उसता नवा सनवार ने होता है। पश्चिमी संस्कृति को भारत की घाष्यानिकार सालि अदान कर सकती है भीर भारतीय संस्कृति को परिचम की नीतिकता नुत्यों बना सकतों है। पूर्व भीर पहिचम का यह धादान-प्रदाम, मुखद सम्मित्रन धीर सामंत्रस्य दोनों के लिए खेयरकर सिद्ध होता।

# भारतीय संस्कृति की विशेषताएँ

पिछले बच्यायों में धर्म, दर्शन, कला, विज्ञान, राजनीति पादि विविध क्षेत्रीं में भारतीय संस्कृति की प्रगति का परिचय दिया जा चुका है। अब अना में उसकी प्रधान विशेषताथों, उसके विकास भीर होत के कारणी तथा भविष्य पर प्रकास जाना जायगा।

### विशेषताएँ

प्राचीनता—भारतीय संस्कृति की पहली विशेषता प्राचीनता है। चीन के धितिरवत किसी धन्य देश की संस्कृति इस वृष्टि से इसकी तुलना नहीं कर सकती। इसने मुनान और रोम का उत्थान तथा पतन देखा। अरपस्थी, बहुवी, इसाई और मुस्तिम पर्गी के धाविश्रांत से पहले इसका जन्म हो चुका था। मोहिञ्जोदशो की सुदाई के बाद में मिल और विशोधोदानिया की संस्वताएँ भी इससे पुरानी नहीं रही। विश्व-कवि रवीन्द्र के इन प्राचीं में बड़ी सनाई है— 'अमात उदय तब पनने। प्रयस्थीनस्थ वह स्थोनने।"

वीर्षक्षीविता—किन्तु प्राचीनता के साव इसकी इसरो बढ़ी विदेषता वीर्षवीरिता, विरस्ताविता और धमरता है। यह पुरानी होते हुए भी सब तक जीवित
और किमागील है। इसके साथ की सुमेर, बायुल, मिल, यूनान, रोम की मीरमपूर्ण
प्राचीन संस्कृतियां प्रव केवल अञ्चह्नरों के क्या में बची है, उनके निर्माता नेष्ट हो चुके
है भीर नुरोपियन विवान उनकी कवें शोदकर जनका आन भारत कर रहे हैं। किन्तु
भारतीय संस्कृति की परम्परा मीहिल्लोदहों से महामा सौधी के युग तक कई
महस्ताब्दियों का मुदीय काल व्यतीत हो जाने पर भी संस्कृत काल भी
गविहत-मण्यती में आई-तीन हवार वर्ष पहले की भाति विज्ञी, पही, बोली और
समकी जाती है। सनेक सामाजिक परिवर्तन होने पर भी प्रकृत्वों में बांधत वैवाहिक
विवि नममय काई हनार वर्ष से एक-नेशी है। भारतीय नागान का भावत और
साकाक्षाएँ रामायण, महाभारत के समय ने समयग नही है। इसमें कोई संदेह नहीं
कि विनिध्य समयों में नदीन प्रवृत्तियों तसक होनी रही, वे भारत पर प्रमान व्यवस्त प्रभाव दालती रही, इस पर ईरानी, यहन, शक, पत्तव, कुशाण, हुन, धरब, पुर,
पठान, संगीन व यूरोपियन वातियों के शाक्षमण हुए। किन्तु किर भी भारतीय मन्त्रीत सन्त्रति की परम्परा का कभी सन्त नहीं हुया। समरीका के प्रसिद्ध लेकक किल द्सुरेस्ट ने भारतीय संस्कृति की इस विशेषता की वह सुन्दर शक्तों में प्रकट किया है—"गहीं ईसा से १६०० वर्ष पहले या इससे भी पहले मोहेल्लोदही से महानमा गान्धी, रमण और टैगोर तक उन्नति धीर सन्यता का शानदार सिलसिला जारी रहा है। ईसा ने साठ शताब्दी पहले उपितपदों से धारम्थ होकर ईसा के घाठ सी वर्ष बाद शकर तक इंड्यस्थाद के हजारों रूप प्रतिपादन करने वाले दार्शनिक गही हुए हैं। यही के किशानिकों ने सीन हजार वर्ष पहले ज्योतिय का प्राविध्वार किया और इस बमाने में भी नोवल पुरस्कार जीते हैं। कोई भी नेवल मिल, वेबीलोनिया धीर धसीरिया के इतिहास की मौति भारत के इतिहास की समाप्त नहीं कर सकता, वर्धिक भारत में इतिहास की मौति भारत के इतिहास की समाप्त नहीं कर सकता, वर्धिक भारत में इतिहास की सभी तक निर्माण हो रहा है, उसकी सम्यता भव भी किगाशीन है।" यहां कि स्तारी स्व मिट गए बही से, कुछ बात है कि हस्ती मिटती नहीं हमारी।" यह 'कुछ बात' वया है, धमली प्रतिया मी।

ब्रानुकृत्य-भारतीय संस्कृति के दीमें जीवन का रहस्य उसकी सीन विशेषताओं में क्रिया हुमा है – मानुकूल्य, सांहालाता, बहुणवीलता । मानुकूल्य का बाशम है-अपने की परिस्थितियों के धनुकूल बनात रहना । जीव-सामन का मह नियम है कि वहीं प्राणी दोवंशीयी होते हैं, जिनमें यह विशेषता गाई वाती हैं। मूलने पर पहले हाथियों से भी कई मुना बड़े भीमकाम जानवर र ते थे, व जीवन-संवर्ष की अतियोगिता में समाप्त हो यए; पर्वाकि नई परिस्तितियां उलाल होने पर वे अपने को उनके धनुकूल नहीं दाल सके। संस्कृतियों पर भी यही नियम लाह होता है। मिल, मेरिसको भीर देरान की संस्कृतियां विदेशी आक्रमणों में सपने को नहीं सैनाल सकी, जनका प्रभ्त हो सवा, किन्तु भारतीय संस्कृति धपने इस गुण के बारण इन सब विक्रम परिस्थितियों में उपपुंत्रत परिवर्तन करती हुई जीवित रही । हमारे वर्म, समाज, भाजार-विकार में निरम्तर धन्तर धाता जना गया, किन्तु वह इतना अनी-आने और मुध्मता से हुमा कि हमें उसका विसकुत जान नहीं । वैदिक युव से वर्तमान युव तक पहुँचते-पहुँचते हम काफी बदल चुके हैं, जैसे उस समय में हमाश पर्म मज-प्रधान गा. मान मन्ति मूनक है। इसी प्रकार विभिन्न धाष्ट्रस्तामी के माने से जो जवीन वरि-विवति वैदा हुई, उसमें भी इसी धनुकूतता ने भारतीय संस्कृति को बचाने रसा । यह स्मरण रखना चाहिये कि गुण्य यूग से भारत के भौतिक पादशों में कीई मलार तहीं बावा । मुसलमानो बीर बवेजो के शासन-काल में शिक्षित वर्ष हारा विजेतामी का रहन-सहन, वेश-भूषां धौर भाषा धादि बहण करने पर भी भारत ने सपने परस्परांगत धर्म और मामाजिक कृदियों का परित्याम नहीं किया, इस्लाम और ईमाइयत की श्रंगीकार सही किया ।

सहित्यामा - यह भारतीय संस्कृति की सबसे बड़ी विशेषता है। विश्वेताओं में बाब: धर्मावृत्या बोधी है, पुराने बमाने में सब धर्मी धीर जातियों में यह आधना इक रूप से पाई गती थी। पुनान में मुकरात को इसीलिए जहर का प्याना पीना पड़ा या, फिलस्तीन में इसी कारण ईसा की मूली पर लटकना पड़ा था। प्राचीन इतिहास में सम्भवतः भारत ही एक मात्र ऐसा देश था, जहां हिमा भीर पर्मात्यता का प्राचान्य नहीं रहा । सामान्य विजेताओं की नीति प्रायः विध्वंस सीर विनाश की होती है। यूरोपियनों ने धमरीका में मम संस्कृति का अन्त किया, धरवों ने मिस की मूनानी और देशन की पुरानी सन्मतामों की समाध्ति की । धर्म की दृष्टि से स केवल एक वर्म ने पुत्तरे धर्म पर किन्तु प्रथमे ही वर्म में निभिन्त मन रखने वालों पर जी भीषण घटमाचार किये, उनसे पुरोपियन इतिहास के धनेक पृथ्ठ रक्तरीजत है। सीलहर्वी शती में वालों पंजम के शामन-काल में केवल हालेंड में रोमन कैपीलिकों से भिन्त सिद्धान्ती वाले जिन प्रोहेंस्टेप्टों को चिद्धा पर जलाकर मा धन्य इंगों से मारा समा, उनको संस्था पनास हजार को । यह स्मरण रखना पाहिए कि यह कमनो-कम प्रज्याना है। फास में कासिस प्रथम ने १५४५ ई॰ में प्रथमी मृत्य से पूर्व बाल्प्स पर्यत-माला के तीन हजार निरीह नि.शन्त्र इत्यकों के करले माम की भारत देकर आस्मिक बालि प्रत्त की । उनका एक मात्र सपराय यह था कि वे ईसाइयत के मूल विद्धाली में विश्वास रखते हुए योग तथा पादरियों की प्रमुता नहीं मानते थे । इस प्रकार की दारणतम घटना फांस में उस समय हुई जब कि एक ही रात (२३-२४ धमस्त १४७२ ई०) को पेरिस में दो हजार काह्य जनाटों (फ्रेंच प्रोटेस्टेक्टों) का वध किया गमा । समूचे फांस में एक महीने तक गर् कुर हत्याकाण्ड नानता रहा । इस धन्य गान में ही सत्तर हजार नर-नारियों धीर प्रजीव सिगुमी की पर्न के नाम पर बीत नवाई गई। यह सब इसलिए हुना कि रोमन कैथोलिक यह मही चाहते वे कि कोई उनसे शिन्त विश्वास स्थे ।

शिन्तु भारत में प्रारम्भ से ही सहिष्णुता की प्रपृक्ति प्रयत रही। सबकी प्रामिक विश्वास प्रीर प्रवानियि की पूरी स्थलन्त्रवा सी गई। क्रावेद में कहा प्रयाप्त एक सहिष्ठा बहुपा वद्यान (एक ही अनवान का आली नाना का से बखान करते हैं)। बीना में इसी विवार को परावाप्त तक पहुँचाया मया है। अगवान हरण को इस कथन से ही सत्तांप वहीं है कि ये प्रया में प्रवान तेंश्विक अवास्त्रहम्। इस कथन से ही सत्तांप वहीं है कि प्रय देशायों की अग्राप्तक उपासना करते किन्तु उन्होंने मही तक भी कहा है कि प्रय देशायों की अग्राप्तक उपासना करते वाले भी सेरा ही प्रवान करते हैं। (६/२३) प्रमीक ने प्रस सत्त पर यण देते हुए काले भी सेरा ही प्रवान करते हैं। (६/२३) प्रमीक ने प्रस सत्त पर यण देते हुए काले भी सेरा ही प्रवानित्रमान सत्ता है, विविध प्रकार की ज्यासनाएँ उस तक पहुँचते के मार्च स्थापका, सर्वविक्तमान सत्ता है, विविध प्रकार की ज्यासनाएँ उस तक पहुँचते के मार्च है। जब कब्द एक है भी मार्ग के बारे में क्या मारावा किया जाय। यही कारण है है। जब कब्द एक है भी मार्ग के बारे में क्या मारावा किया जाय । यही कारण है है। जब क्षा प्रवानित्र की स्थानन विविध भी हा विविध प्राप्त हो। जारत ने विदेशों से कामार्थ और विविध प्राप्त की स्थान क

विचार भीर धार्मिक-विश्वासी वाली भारत की जातियों में न केवल एकता बरान कर नके, प्रस्युत भारत में धपनी संस्कृति का प्रमार करने में भी समर्थ हुए।

पहणशीलता — सहिष्णुता से भारतीय संस्कृति में प्रहणशीलता या सारमीन करण की प्रवृत्ति उत्पन्त हुई। इसका आध्य यह है कि भारत में ओ सने तस्य आते गए, भारतीय उन्हें पत्राकर अपना अंग बनाते गए। खरीर तभी तक बढ़ता है जब तक वह बाई वाने वाली वस्तुयों को अपना अंग बनाता रहे। भारतीय संस्कृति का उस समय तक उत्कर्ष होता रहा जब तक वह बाइर से भाने वाले सब तस्वीं को पत्राकी रही। प्राचीन काल में उसने ईरानी, पुनानी, भक, पहुरी, कुशाण, हुण आदि पत्रेक विदेशी तस्वीं को भारतस्वात् कर लिया। जातियों को पत्राने के प्रतिरिक्त, उनने दूसरी संस्कृतियों के मुन्दर तस्व पहुण करने में कभी मंकोब नहीं किया। भारतीय ज्योतिय और कला के यूनानी तथा इस्लामी प्रभाव से समृद्ध होने का पहले उत्सेव किया या युका है, बर्तमान काल में उसने यूरीन से बहुत-मुख सीखा है।

इस बहणशीलता के कारण भारत में जितना बैविस्व, विवासता और व्या-पकता दिलाई पढ़ती है, उतनी शायद ही किसी दूसरे देश में हो। हमने पहुणधीनता के कारण जो कुछ याया उसे रता निया और सहिष्णुता के कारण उसे नष्ट नहीं किया । मही चारण है कि जैसे हमारे देश में सब प्रकार का जल, बायू, बुक्त, बनस्पति चौर पच्-वाती पाये जाते हैं वैसे ही सब प्रकार के धार्मिक विश्वास, तथा रहम-पार्य के इंग मी मिलते हैं। भी कुपलानी में इस विशेषता का बड़े मनोटनक वंग में प्रति-पादन किया है- 'हमारा जोजन और पोशाक हर मून में बदनती रही है। पहले दाल-भात भीर रोटी भीजन था किर लियशी बाई; पठान, मूनल और तुंके पुनाब, कुरमा तथा कवाब लागे, पूरोधियनों से पाम, केंग, प्रथम रोटी, बिस्कुट बाने, ये गर्न भारत में बिना कोई भगवा फिर्च शान्तिपूर्वक रह रहे हैं। लाने के बतेंनों का भी मही हाल है। पहले केले के तथा दूसरे गर्त, मिट्टी और पानु के बर्नन थे, फिर मुसलमानों का लोटा बाबा बीर बन्त में भीनी के बतेन, भव्मच बीर कुरी-करि । में सब भी इसहें चत रहे हैं। तस्वाक पीने तक के इंग में एकता नहीं है, इसमें हुन्छे से जिलम, बीड़ी, सिगरेट, सिनार भीर पाइन तक मब फैशन चलते हैं।—संक्षेप में मामन नागि को विभिन्न हिस्सी में बोटने बाने सब पन्य यहाँ पाए जाते हैं। सब धकार की पूना-पश्चतियां यहां प्रयातित है। प्राचीन काल के वेद, कविल धीर वार्वीक ने बामुनिक युने के बन्तास्थक भौतिकवाद तक तब विचारभाराएँ और दर्शन वहीं मिमते हैं।"—सब प्रकार के वैवस्थिक कानून मही प्रचलित हैं। विवाह पवित्र र्मस्कार है और इच्छा से तोड़ा जाने वाना सम्बन्ध-मात्र भी। बहुप्रतीस्त भी है भीर बहुपतित्व भी। पुराने बार बर्ल भी हैं घोर वे बार हवार बातियों तक वा पहुँचे हैं। जो प्रया, संस्था मा व्यवस्था एक बार पहुंच की जाती है, उत्पन्त हो जाती 🗓 बहु कभी नष्ट नहीं होती । मारतीय संस्कृति की विशेषता प्रहण और संस्थाण है। विनास भीर विष्यंत नहीं । यहां का मुक्त सिद्धाला 'वियो और जीने वी' का है। आरत इसी से घतीत में धमर रहा है कीर अब तक वह इसका पालन करेगा, धमर बना रहेगा।"

सर्वांगीश्रता- भारतीय संस्कृति की एक धीर विसक्षणता सर्वांगीण विकास की धोर ध्याम देना था। उसका लक्ष्य ऐहिक धोर पास्तीतिक दोनो प्रकार की जन्मति करना मा । यहाँ छारीरिक, मानसिक धीर बाध्यारिमक तीनी प्रकार की क्षक्तियों के विकास पर समान यन दिया गया। पुराने सूनानियों की दृष्टि शारीरिक भौर मानसिक उत्मति से भागे नहीं गई। सुकरात का भारमा को पहचानने का उपदेश बहु घरण्य-रोदन ही सिद्ध हुआ। आव पदिशमी संस्कृति भी भौतिकवाद में आपाद-मस्तक निमान है। उसने प्रकृति के व्यथिकांचा रहस्य हुँ व लिए है, उत्तरी-दक्षिणी अवों को लोज क्षाला है, प्रक्रीका के पने जनल और मू-सब्दल के सब सागर मय बाले हैं। सब प्रकार ने विज्ञानों के अनुसत्यान द्वारा भूतल की प्रत्येक वस्तु की समभाने का प्रमत्न किया है, बदि उसने किसी विज्ञान का विकास मही किया हो वह है धारम-विज्ञान । किन्तु भारत में प्राचीन वाल से खरीर, मन धीर धारमा के साम-जस्यपूर्ण विकास को जीवन का अप्रेम माना गया था। शास्त्रकारों के मतानुसार मनुष्य को चार पुरुषाचे प्राप्त करने का यस्त करना चाहिये। ये है-धर्म, धर्म, धार्म, और मोख । इनमें पहला और प्रिन्तम प्राप्तिक विकास के लिए या भीर दूसरा तथा वीसरा घरीर भीर मन की उल्लित के लिए । इनकी समुचित प्राप्ति के लिए जीवन भार प्राथमों में बांटा गया था। बह्मचर्य धीर ग्रहस्य पहले तीन पुरुषाधी के लिए थे थौर श्रांसम दो साक्षमी में मीक्ष-प्रांति का यस किया जाता या। प्रायः नारतीय संस्कृति में घाण्यारिमक तस्त्र की प्रधानता मानी जाती है ; किन्तु घपने सर्वोत्तम काल में उसने बाध्यारिमक और भीतिक दोनों तत्वों पर समान रूप से बन दिया । वर्ष और मोक्ष का पासन उतना ही बावस्थक था, जिल्ला कि वर्ष और काम का सेवल। यह कहा जाता था कि बारों की प्राप्ति का प्रयास समान क्य से करना जाहिए, जो एक का श्री सेवन करता है, वह निन्दा का पान है (धर्मोर्चकामा। सममेव निव्या, वो ह्में करावतः सं जनो जयन्यः) । यनुष्य का यावर्थं सर्वांगोल विकास है, वह न तो धर्म की उपेक्षा करें भीर न ही काम भीर समें की भीर संधिक ध्यान दें। अब तक भार-सीय संस्कृति ऐहिक और पासिक दोनों तस्वों पर समान ध्यान देती वही, असला बत्कर्य होता रहा । उसके पतन का मुख्यात उसी काल से धारम्म हुया जब उसने दोनों के उचित सामंत्रस्य भीर समावय की भीर ध्यान म वैकर केवल परलीक की ही चिन्ता की ।

संबरणशीलता— भारतीय संस्कृति पर आगः यह बीच लगाया वाला है कि संस्थास भीर वैराग्य के सस्यों पर बस देने के कारण वह निर्मावनाता को बीलगाहित करती है। किन्तु दूसरे संस्थाप में यह बसाया वा चुका है कि आचीन काल में इसका मूल मन्त्र निरम्बर आगे बढ़ने की सावना थी, उसमें बीजरबी मार्गों की प्रधानता भी। 'मृत्यानों विश्वसार्यम्' का भीग निए हुए यह दुनिया की किसी आइतिक या मानवीय बाघा के बागे हार मानने की तैयार नहीं थी। उसे बपने पुष्पार्थ की सफलता में पूरा विश्वास था, उसमें वह पराजम, साहस, महत्त्वाकांता, ऊँवी कल्पना, विमान दृष्टि, धांगे वहने की उमंग थी, जो मनुष्य को नये देश की जने सीर जीतने की तथा नई जिस्मेवारियां उठाने की प्रेरणा येतों है। प्राचीन संस्कृति में लगनम यही धोजन्यता थीर महाप्राणता थी, श्री मध्य काल में सर्वों ने प्रवित्त की धीर भाजकल पूरोणियन जातियां दिसा रही हैं।

जगद्गुक संवरणयोजता के कारण भारतीय संस्कृति का विदेशों में समूक्त पूर्व प्रसार हुया। दुनिया की किसी इसरी प्राचीन संस्कृति ने इसने बड़े भाग को प्रभावित नहीं किया। सिल्वें लेवी के शक्तों में "ईरान से चीनी समुद्र तक, माइवेरिया के युपारावृत प्रदेशों से जाना, बोनियों के दापुषों तक, प्रशान्त महासागर के डीगों से सोकोतरा तक भारत ने धपने वाभिक विश्वासों, कथा-साहित्य घीर सम्यता का प्रसार किया। उसने मानव जाति के चतुर्वाश पर धनेक शतियों के सुदीर्थ काल तक धपना अभिद्र प्रभाव दाला।" प्रशिया के धिमकाश भाग में संस्कृति घीर सम्यता का मालोक फैसने वासे भारतीय ही थे। यही उस समय का जात जगत् था, भतएव भारत को वमद्गुर कहा जाता है।

अपनी उपर्युक्त विशेषतायों के कारण, गुष्त पुन तक भारत ने समाधारण उपति की, उसके बाद सवनति प्रारम्भ हुई। पहले सध्यायों में उत्कर्ष सौर धनकर्ष के कारणों पर प्रकाश दाला जा चुना है। यहाँ इतना ही कहना पर्योप्त है कि संकी-छंता और धनुदारता को यृत्तियों, धर्म तथा परलोक की सत्यपिक चिन्ता, मोह-निहा और मिन्यामिमान, सन्ध-विश्वसों और संकुचित मनोवृत्तियों का प्राथान्य इतके मुख्य कारण थे। इनसे मध्य एवं वर्तमान पुन में प्राथीन काल की भौति हमारी मत्रणी की स्थित नहीं रही।

भारतीय संस्कृति का भूत धारपन्त उन्जवन है, भविक्य को उपपुक्त भूनों से क्यते हुए और भी प्रीक्षक मौरवपूर्ण बनाया जा सकता है। स्वतन्त्रता प्राप्ति के बाद, इस विषय में हमारा उत्तरदायित्व बहुत प्रीपिक बढ़ गया है। प्राचीन कान में भारत ने जगमय सारे एशिया में शान को ज्योति जगाउँ थी, छठी सती ई॰ तक विषय का नेतृत्व किया था। इसके बाद इस प्रमाद मोहनिद्रा में पड़ गए। संस्तृ शतियों के मुदीर्ण विस्थान के बाद हम प्राप्त पिर अगे हैं। किन्तु इस बीच में दुनिया में बामून-पुल परिवर्तन ही बाने हैं।

इस समय जान का मूर्य पश्चिम में चमक रहा है। वैज्ञानिक खाविष्कारों से सानव-जीवन का कावा-राजट हो गया है। विज्ञान ने मनुष्य को ऐसा पुर-मत्त्र प्रवान किया है, जिससे प्रकृति की पुन्त तिथियों के बार सहज में सुन बाते हैं, देवतामों को धानीकि धारित मुख्यता में प्राप्त हो जाती है। हमारे देश की पुरानी परिवादी यही है कि हम दूसरों के जतके जान और सचाई को प्रहुप करें तथा उसमें वृद्धि करके, उसे दूसरे देखों को दें। जो कार्य भारत ने पहले गणित और ज्योतिय के क्षेत्र में किया, यह धान ज्ञान-विज्ञान की प्रत्येक नाला में होना चाहिए। इसी प्रकार भारत दूसरों का पुत्र बन सकता है धीर धपने जगद्गुर होने की आचीन परम्परा को धानुष्ण रख सकता है।

किन्तु इसमें सन्य प्र की उपनुंकत प्रवृत्तियों जबदंस्त बाधक है। साज हमें संबोख एव सनुदार वावों को तिलाञ्चित देनी होगी, मिन्याभिमान का सर्थंण और सन्य-विश्वासों की होगी करनी होगी। जातीय जीवन को दुवंल बनाने वाले सन्प्रश्यता सादि कर्नकों का परिमार्जन करना होगा। कर्मयोग की विश्वारधारा को प्रणानता देनी पहेगी। परलोक से इहलोक की खोर मुँह मोदना होगा। इनकों यह कहकर सबहेजना नहीं की जा सकतों कि यह तो जहबाद की धोर खदम बढ़ाना है। गरिनम में विश्वान की हिस बानवी सक्ति की धोर सकत करके अध्यात्मवाद का समर्थन नहीं किया जा सकता।

कहा जाता है कि प्राचीनता में केवल संयम है, यति नहीं। धायुनिकता में केवल गति है, संयस नहीं। एक जगह लगान है, घोड़ा नहीं; दूसरी जगह घोड़ा है, लगाम नहीं। यूरोप ने गतिशील विज्ञान का धाव्यय लेकर संयम-प्रधान धर्म को छोड़ दिया है। धतएव वहां धरापुषम धादि के रूप में सुद्धि का संहार करने वाली छड़ की भैरव मुति प्रकट हो रही है।

यह सस्य है। किन्तु मन्यात्मवाद धौर प्रकृतिबाद दोनों भावश्यक है। दोनों का उचित सामंत्रस्य होना चाहिए। प्रकृतिबाद मन्यात्मवाद के विना भन्या है, सन्यात्मवाद प्रकृतिवाद के विना भन्या है। 'मन्यपंगुन्याय' से दोनों का सम्मध्य होना वाहिए। धर्म का लक्ष्य पारलीविक हो नहीं किन्तु ऐहिक उन्तित भी है। 'मती उन्युद्धवित: ध्रेयसीविद्ध स धर्मः' विससे इहस्रोक धौर परलोक दोनों में उत्तर्य हो, उन्युद्धवित: ध्रेयसीविद्ध स धर्मः' विससे इहस्रोक धौर परलोक दोनों में उत्तर्य हो, वहीं धर्म है। पहिना में धर्म धीर उत्पात इस्तिय है कि वहीं केवल बहवाद है, मारत में दुस धौर इन्द्र का कारण यह है कि वहीं केवल धोर साधन धौर प्राचायां है। विवेकानन्य कहा करते थे—''मारत को विदान्त मुनाने की बावश्यकता है, परिचम धो सम्यात्म सीवाने की बक्षरत है।"

पालकल प्राचीन संस्कृति के पुनस्कृतीवन पर बहा बन दिया वा रहा है।
किन्तु पदि इसका खायम केवल इतना ही हो कि हम उस संस्कृति की गीरव-गामा
का गान करें, उस पर यश्मिमान करके, उससे मन्तुष्ट होकर बैठ आएँ तो यह उसके
साथ थोर सन्याय होगा। सिध्याधिमान सम्यम्न में हमारी निष्क्रियता धौर पतन
साथ थोर सन्याय होगा। सिध्याधिमान सम्यम्न में हमारी निष्क्रियता धौर पतन
साथ थोर सन्याय होगा। सिध्याधिमान सम्यम्न में हमारी निष्क्रियता धौर पतन
का कारण बना, बाब भी वह हमारी उन्तित में बायक होगा। हमारे पूर्वत अने ही
बहुत बहे हीं, जिल्लु सोचना तो वह है कि हम यथा है ? यदि वे ससार के नेता वे
बहुत बहे हीं, जिल्लु सोचना तो वह है कि हम यथा है ? यदि वे ससार के नेता वे
वो हमारा उनके बंधल होने का धीममान तभी सार्यक होगा, जब हम भी प्रयने
वो हमारा उनके बंधल होने का धीममान तभी सार्यक होगा, जब हम भी प्रयने

बह काम कोरी वार्ती का नहीं, किन्यु उनकी भावनाओं और गुणी—संवरणशीलता, सहिष्युता, सहणशीलता, समन्वय, निरन्तर कर्मशीलता आदि—के अपनाने और उदात साम्यास्मिक आदशों को किमात्मक क्षय देने से होगा।

पान संसार के उद्धार की काया भारतीय सस्कृति पर है। इस समय
पूरीपियन राष्ट्रों की साम्राज्यवादी प्रतिस्पर्धों से तृतीय विश्व-नुद्ध के काले बावनी की
कहा का रही है, जारी तरफ धनान्त्रकार फेला हुआ है, मानव अपने सर्वनाध की
बावंका से भयभीत और संवस्त है। किन्तु इस धोर विभिर में भारतीय संस्कृति
तथा उमकी बाध्यारिमकता ही एक-साथ प्रकाश की किरण है, घने बादलों में प्रकाश की
जमकीली रेखा है। विश्व को मस्म कर देने वाले महायुद्धों में प्रचण्ड दावानल की
बुम्ताने का सामव्ये पुरोपियन राष्ट्रों या संयुक्त राष्ट्र संघ के पास नहीं। यह अन्तराष्ट्रीय परिचर्यों धोर संधियों से भी नहीं खान्त हो सकता। उसे भारतीय संस्कृति,
बहिसा तथा बापू के उपदेशास्त पर धावरण ही बुम्ता सकता है। विश्व धान्ति
की समस्या का हम भारत के ही पास है। यतः भारतीय संस्कृति का भविष्य भूत
की सपेका अधिक उज्ज्वल धोर गीरवपूर्ण है।

# सामान्य प्रश्नावली

#### पहला प्रध्याय

- संस्कृति चीर सभ्यता का वया समित्राय है ? 8
- भारतीय संस्कृति सम्मिळण का परिणाम है' इसे स्पाट कीजिये । ٦.
- भारतीय संस्कृति को मौलिक एकता पर प्रकाश डालिये। 3.
- विभिन्न यूगों की भारतीय संस्कृति का विष्टंगम परिचय दीजिये । Υ.

## दसरा ऋष्याय

- भारत की प्रधान नस्तें कोंग सी हैं ? ۲.
- बाग्नेय और इविड नालों ने भारतीय संस्कृति को किस प्रकार समृद्ध किया है?
- किन्यु संस्कृति का संक्षिप्त परिश्वय बीजिये ।

### तीसरा ऋषाय

- वंदिक साहित्य का प्रतिपादन कीविये, उरुका निर्माण काल दया समभा ۲. जाता है ?
- चेदिक पूर्व के वामिक, सामाजिक, राजनेतिक और वादिक जीवन घर प्रकाश ₹. वालिये ।

### चीया % न्याय

- रामायन और महाभारत का भारतीय संस्कृति में बया महस्त्र है ? .
- उपयुक्त दोनों महाकाल्यों का कब निर्माण हुआ ?
- इमरो भारतीय संस्कृति पर क्या प्रकाश पट्ता है ? ă.

# पांचरां अध्यास

- संग और बीस धर्म की स्थाति के समय भारत की बना कराया थी ? ۲.
- क्षेत्र धमें के प्रवर्तक की जीवमी और विकासों का वर्षन की किये। 20
- महारमा बुद्ध के जीवन बीए उपदेशों का दिश्य बीचिये ? शीनवान, कहायान; ि प्रविद्रक तथा बार बीड समाझों पर प्रकास वासिये। 33
- मीत थर्म की समासा के बया कारण थे ? इसका भारतीय लंग्ह्रांत पर वया प्रभाव पता ?

#### बुठा समाय

- र. भनित-प्रधान पौराणिक धर्म की पिछले धर्म से क्या विशेषता थी ? इसका विकास कितने कालों में बाँटा जाता है ? इसका धारम्भिक स्थवन क्या था ?
- २. भागवत या बैष्णव, शेव घीर गावत सम्प्रदायों का संक्षिप्त परिचय दीविये ।

#### सातवां अध्याय

- रे. बर्शन का भारतीय संस्कृति में क्या महत्त्व है, उसका ऐतिहासिक विकास किस प्रकार हुआ ?
- २. नास्तिक दर्शन कीन से हैं ? उनके प्रधान सिद्धान्त क्या हैं ?
- है. हाः भारतिक दर्शनों के प्रमुख पत्थों तथा आध्यकारों का परिचय देते हुए इन में से किन्हीं दों के पृथ्य सिद्धान्त असाइये ।

#### भारमी भाष्याय

- १. मीर्य-सातवाहन युग की सामान्य विशेषतार्थे बसाइये ।
- र इस पुग में साहित्यक, ब्राविक और सामाजिक जीवन का विकास किस प्रकार हुआ ?

#### नवां अध्याग

- गुप्त पुण को भारतीय इतिहास का स्वर्णपुण क्यों कहा जाता है ?
- २. इस पूर्व की साहित्यक, सामाजिक और आधिक दशा किस प्रकार की भी ?

#### दमयां श्रध्याय

- भारतीय संस्कृति भारत से बाहर किस देशों में फैलो ? इसका प्रसार किस कारणों से हुआ ? इसे फैलाने बाले कीन थे ?
- श्रीलंका, मध्य एशिया, जीत, जापान तथा तिस्वत में भारतीय संस्कृति कर श्रीर कंसे पहुँची ?
- विकाय पूर्वी एकिया में भारतीय संस्कृति का असार कब और केले हुआ, यहाँ भारतीयों ने कीन से अन्तिआली राज्य स्थापित किये ?
- ४. विश्वमी जगत् पर भारतीय संस्कृति का क्या प्रभाव पड़ा ?

#### व्यारहर्वा अध्याम

- मध्य पुत के लाहित्य और विज्ञान का परिचय दीजिये ?
- मध्य पुन में किन कारणों से खेशानिक और बौद्धिक विकास की प्रवति मन्द पड़ने लगी।

### वारहवां प्रच्याय

- १. इस्लाम का भारत में अवेश किस अकार हुआ ? मुसलमान, पुनानी, शक, हुव बादि बाकान्तावों की भौति भारतीय संस्कृति प्रहण कर के हिन्दू समाज में ही वर्षो नहीं धल-भित्त गए है
- इस्लाम का भारतीय संस्कृति पर पर्म, कला घीर साझित्य के क्षेत्र में बया श्रमाव पता ?

## तरहवां अध्याय

- प्राचीन भारत में मुख्य रूप से कीन भी ग्रासन-प्रणालियाँ प्रचलित थी ?
- वंदिक युग या मीवं युग की ज्ञासन-व्यवस्था पर प्रकाश वालिये। 2:
- प्राचीन भारत में राजतन्त्र पर जो प्रतिबन्त में, उनका बर्णन कीजिये ।
- प्राचीन काल में भारत में कीन से गणराज्य थे ? इनकी कार्य-प्रणाली वर्णन enfind i

# चीदहवां ऋष्याय

- भारतीय कला की स्वा विशेषताएँ हैं ?
- भौर्य मृग की कला पर प्रकाश वालिये । भारहुल, सांबी, मगुरा, धमरायत खोर पान्धार कला-शैनियों का परिचय दीनिये ।
- गुप्त पुन में नारतीय मृति और विय-कला सपनी पराकाध्ठा पर पहुंच नई थी, इस उक्ति को पुष्ट की निये ।
- मामालपुरम, इलीरा, घारापुरी, बोरोबुदुर, सबुराहो, देलवाड़ा मीर मुधनेश्वर के कला-बंसन का परिचय दीजिसे।

## पण्डहनां ऋध्याय

- प्राचीन भारत में जिला की बया यहाँत प्रचलित की ? जिला किस प्रकार की जाती थी ? इसका क्या बादलें वा ?
- संबंधितः, मालन्दा, बलनी, विक्रमधिला, उदन्तपुरी के विव्यविद्यालयों का परिचय दीजिये ।

# मोलहर्या अध्याव

- है. आयुनिक भारत में तब जागरन किन कारणों से हुआ है ?
- वजीवर्गी वर्गी में भारत में कीन से धर्म-मुबार मान्दीलन हुए है

- वर्तमान युग की साहित्यक, कलात्मक स्रोर वंगानिक उस्रति का परिचय दीलिये। सामाजिक क्षेत्र में कीन से अधितकारी परिचर्तन हुए हैं ?
- ¥. पश्चिम का भारत पर क्या प्रभाव पड़ा है ?

#### सन्नहवां काप्याय

- र. भारतीय संस्कृति की मूल्य विश्वयताएँ क्या है ?
- २. वर्तमाम युग में भारतीय संस्कृति का क्या महत्त्व है ?

# पहला परिशिष्ट

संस्कृति-विषयक संस्कृत के महत्त्वपूर्ण प्रन्थों तथा लेखकों का काल संकेत ४०-पन्न, ल०-लगमग, ल०-लिखक, ४०-रचना काल, मृ०-मृत्यु काल सम्तिर्गण-=००-६०० ई० (हरप्रसाद ऋग्वेद-१२०० ई० प्० वैक्समूलर, २५०० ई०प० विषयमित्स, ४००० शास्त्रो)। ई०प्रवित्तक भीर गाकोबी, शविनाध-श्रामिनव गुप्त-र० ११३-१०१४ ई० । चन्द्र यास २५००० ई० पू० । समर्गित - व० समर कोश ४००-कथामस्तिमागर-ने ब्रमोमदेव ए० १०६३-440 to 1 ES 80 1 समस्क नहीं सल से पूर्व । कवित्त-=००-५०० ई०५० (विण्टरनिट्य) भवदास शतक-- २०० ई० से २०० ई०। मास्य वर्षन का प्रखेता । प्रदेशमेष-१मी ग्रा० ई०। कमलाकर भट्ट-१६१०-४० स= निर्ह्यंत-धतहाय-अमें श्र० ई०, नारव स्मृति Heg. का टीकाकार । कल्हण-पण राजवर्शियोः रः ११४८suit To XYo I 10 to 1 सानन्दवर्षन--१थी श०। कासन्त्र-से व वर्षधर्मी, १मी शत ६०। माग्रतम्ब-६००-३००६० पुर (कारो) कात्यायन स्मृति-४००-६०० है। सामंदेव-३री अभी शृत ई०, माध्यमिक शामन्दक--३००-५४० ई०स०, लोतिसार । सम्बदाय के प्राचार्य । कालिबास-- २री शं ० ई० पू व दास सूच्या. वापेगड़-जि ४७६ हैं। रव ४६६ । हती या व वै पूर्व विनतामणि वैस । देशवर कृत्रण--ए० सास्य कारिका इंदर-४१३ मध्यास्कर । प्रेशवी शर ५५७-द है है में बीनी धनुवाद । ईश्याञ्क । ६ठी च॰ई० मैनसमूलर । उदयनाचार्य-म॰ १८४ ई॰, प्रसिद क्सारदास-७००-७५० हैंव । नैयायक प्रवक्तामाञ्चलि, न्यायपातिक ब्रामुक सह—११४०-१३०० हैं०, स०, ममुस्मति का टीकाकार । की दीका। बचीतकर-६३५ ई०, छ० नगाम दर्शन पर कर्म पुराण-२री शत दें। (हरप्रसाय-बारकी) । टीका । कंगर-महाभाष्य की प्रचीप टीका का वमास्वाति—मृ० दर् ६०, जैन वामीतिक,

म । तत्वायाधियम ।

कता १००० ई० के बाद ।

गवाबर महु- लगमग १६५० ई०, नव्य-न्याम के बाकार्य ।

सरह पुराण — १३वीं सब्देव (हब्द्र) । संगेश ज्याध्याय — १३७६ ई०, नव्य न्याय के प्रवर्तक ।

गृह्य सूत्र—< >००-४०० ई० पूर्व । गोवर्षनाचार्य—ग्रार्थसप्तथती ११४०-१२०० ई० ।

सीहपादाचार्य-त० ७८० ई०। नौतम-न्यामनुषकार, ४थी श० ई०पू०। सीतम धर्मनुष-६००-४०० ई० पूरु (कार्यो)।

सक्याणि नगमग १०४० ई०, मुख्त दीकाकार, चिकित्सा-संग्रहका लेखकः। सरक १ली स्वादंश्कानियक का राजवीय। सम्बद्धार १३१४ ई०, वर्मनास्त्रकार। सम्बन्धानि वर्षी शर्वा सीख वैवाकरण। सम्बन्धा तकलेकार १६२४ ई०, व्यक्तिस्त

जगन्नाथ तर्क पंचायत-पृत्र १८०६ प्रविधादार्शक्षेतु ।

जगन्नाम पश्चितराज- उत्तर्थ-काल १६२०-२०, ३० रस गंगापुर, गंगा सहरी।

ज्ञयभेव-१२०० ई०, प्र० गीत गोविन्द । ज्ञयादित्य-स० ६६२, प्र० गामिका । जिनेन्द्र पुढि - स० ६०० ई०, जेनेन्द्र व्याकरण ।

भीमृतवाहन—११००-१०, व० दायभाग स्पनहार मातृष्का ।

जैमिनि—सीमांसा सूचकार १००-२०० ई० पुरु । करहण-११वीं श्रव, सुश्रुत का दीकाकार।
तकमाषा-तेव केशाम सिख १२७१ हैंव तैसिरीय संहिता-२३५०ईवपूर (तिमक) काडी - लव ६४०-४५ ईव । दिङ्गाग-नव ५०० हैंव, बीड नैयापिक, प्रव प्रमाण समुख्यम, गाम प्रवेश ।

विध्याबदाम- १सी छ = ई० । वृद्धस- गुजी घ० चरक-संहिता वा संशोधम ।

देवाण भट्ट-स० ११२५-१२२६ ४० स्मृति चन्द्रिका ।

देवल स्मृति—४००-६०० ई०। धनमास—६० १७३, प०, तिलक-मन्त्रदी। धनम्बद्धाः—स० ११७ ई० प० दसस्पर धर्मकोति—स० ६३५ ई०, प० प्रमाण वार्तिक।

नामार्जन—३३ ई०पूर से ३०० ई०, ४० माध्यमिक कारिका प्रतापारिमता । नामोजिनह्—सम् (१७००-५०), प्रश् सब्देण्ड्रोक्टर ।

मारद पुराण-१००-६०० ई०। मारद स्मृति—१००-४०० ई०। माधनीतम-४४ी स० ६० का बाह्यव का मध्य एविया से मिला वन्य। निकास वास्थापार्थ-८००-४०० ई०.

७०० ई० पूर्व वेणवन्तर। भीतवस्य भट्ट--(१६१४-४४ ई०), ४० व्यवहार मगुणा।

पञ्चान्त्र — हर्रल के मतामुसार इसका मूल तन्त्रास्पाधिका २०० ई॰ पूर्व की रचना है। पतज्ज्ञति — १४० ई० पूरः । प्रजोध-बन्दोरय — ने० कृषणमित्रः, १०४० १११६ ई० ।

प्रशासपाद — १वी रा० ६० (कीम)। पराधर स्मृति — १००-५०० ६०। पाणित — ५०० ६०३० (विष्टरनिट्व). १५० ६० ५० (कीम)।

प्राण — इनका काल-निर्माण बहुत कठिन है। इनके दो प्रधान वर्ग है(१) पहले पुराण — बाप, बिच्या, मार्थण्डेम, कर्म, भीर मत्त्र्य, से ३००-६०० ६० में बसे किन्तु इनका बहुत-ना धरा ३०० श० ६० से भी बहुत पहले का है(२) पिछले पुराण-निर्म, बराह मूहम्मारदीय, महन, स्कन्द, बहु, मांविष्यत् ६००-१००० ६०।

बाजभट्ट - ६४८ ई० । बिस्तुज - १०३०-११७०, सक विकासक देवसन्ति ।

महारूपा ते व मृणाइम — २री मा ई व । महद्दे बता — ४पी स व्हें पूर्व कीय । महस्पति स्मृति — २००-४०० ई व । बीमायन धर्मसूत्र — ४००-२०० ई व पूर्व बह्ममूल्य — ४६६-६६५, ई व, यव बहा स्मृत

बाह्मण पाय - रचना-कम ऐतरेग, तैतिरीग, वैभिनीय, पंत्रविश, कोगीतको शतनय, गीराय, =०० ई० पूर्व (कीश) । भगवद्गीता - २०० ई० पूर्व (किस्टर-(स्ट्रा) ४०० ई० पूर्व (तिस्त्रा) । भट्टि - ७वी शर्व ई०। भरत - पहलो शर्व ६०, प्रश्नाद्मगास्य।

भतुंहरि-वानवपदीय र० ६४१।
भवभूति - ७००-३४० ई०।
भागह - ६ठी शती मध्य।
भारति - ४७४ ई०।
भागवत पुराण - नवीं घ० ई०।
भागवत पुराण - नवीं घ० ई०।
भागवत पुराण - नवीं घ० ई०।

भाम-गणपति बास्त्री ६ठी वा० ६० पूक्तासमुक्ता ३२ी वा० ६० पूक्त बानेट अम वा० ६०।

भारतसमायं—प॰ निवाल विस्तिमणि र॰ ११४० रैं०।

मधनपास निष्णु - २० १३६०-१० ई० । मध्याबार्य - ११६६-१२७० ईत के प्रवारण ।

मनुस्मृति - २०० ई० पु० -- २०० ई० । सम्मद-नगमग ११०० ई० । सन्तिनगम-१४१० ई० ।

महामारत-४०० ई० पू०-४०० ई०, २०० ई० पूर्व संगमग पूर्व

(कीम, हापकिन्छ)।
महावरतु—१ली ग०।
मंस—११२०-०० ६०, प्रश्योकण्डवस्ति।
माप-जगनम ६२१ ६०।

माध्याबार्य-मृ॰ १२७२ ई०व० वरागर माध्यीय ।

माध्यम् निवान—दवी नवी य० । मुद्राराक्षम—विद्यालयस्य ४००६० (जायस-वाल)धन्यः, ६ठी य० ६० । मुत्रारि—१०६०-११३४ ६० ।

मेदिनी -- प० धनेकार्थ सत्त्वकीय १४वीं शताब्दी ।

मेवालिपि-=२४-६०० ई०, मनुस्मृति का

225 अथम टीकाकार । मिहिरकुल-११०-४० ई०। मिलिन्द-१५० देव । यात्रवलय-स्मृति-१००-३०० ई०। रधनन्दन-१४२०-३५ ई० । रयनाम जिरोमणि-१४७७-१४४७ प्रसिद्ध नव्य सैयायिक तस्त्रविन्तामीय दीविति के प्रशीता । रस-रत्नाकार-विश्वामार्जन, अवी द्वी STACE. राजनियम् ने नरहरि, १२३४-५०६० राजशेलर - ११० ई० काव्य मीमांसाकार रासायण- = = ००-५०० हैं। पूर जेकोपी. ४०० ई० पुर कीम । प्रत - ८००-५० ई० काव्यालकार । कस्यक--११५० ई० सलंकार बास्त्री ।

ललित विस्तर-पूर्वाचे पा॰ विक । सक्षीघर-११०४-५४ ई० कन्नीन के राजा गोधिम्बनम्द्र के मन्त्री, करव-कर्म तह के संख्या ।

लोलिम्बरात-१६३३ है, पर पेथ जीयम् ।

बरर्शन-(ल० २०० इ०) स० प्राकृत प्रसादा ।

वराहिमहिर-( ४०४-४६७) ग्र∘ ब्रह्माविका ।

बन्लमाचार्य-१४७६-१६३१ शुवार्तत-बादी के लेखक ।

व्यक्तित समेम्ब-३०० ईव-१०० ईव पूर वस्याय-४८० ई० बीध दर्शानिकः ए० समिपमं कीश ।

नामह - (१) न्यनामह, धर्यम संबह कत्तो पाठवीं श॰ ई० ।

(२) बाग्मट-मध्यांग हदम का लेखक नवी वा o ईo !

वासस्पति मिश्र-(१) =४१ ई०, नाग, सांच्य योग वेदान्त के प्रसिद्ध भाष्यकार ।

(२) लगमग १४४० ईंग, प्रसिद्ध पर्मधास्त्री विवाद-विस्तावीं के नेसक ।

बारस्यायन-(१)-पायभाष्य-प्रसीता १वी tio Co To 1

> (२) काममूच के प्रश्तेता २री श •ई= पान, मीय प्रवत हैं।

यामन- ८०० ई०, एं० बाज्यासंकार सुत्र। बाय पराध-पनी का कि (स्मिष)। बामन पराण- २रो छ० ई० (ह० प्र०) विद्यापति—१३७४-१४४० fo I विद्यमाध-१३१० ई० प्रच साहित्यदर्गम

विश्वनाथ पंचानम — १६३४ ई० प्रसिद्ध नेपापिक ।

की बालकीया नामक टीका का कर्ती। विष्णु वर्ममुख---१००-३०० हैंग, देरी \$0 to (Ro Ho) 1

विष्णु पुराण-- ३री सं ० ई० (हरप्रसाप बरास्की) ।

जिलाम निर्म-१६थीं छ०, साम्य सूत्री का भाष्यकर्ता ।

विज्ञानेत्रवर---१०७०-११०० हें०, गाजन स्मृतियर मिसाधारा टीका का नेसक । बीरमित्रोदय-ले॰ नित्रमिख, १६१०-Yo 50:1

युत्तरत्नाबार शेव केदारमङ्ग-१२५० ईं से प्रमं।

वेणी संहार-गट्ट नारायण, वर्षी श्रन को पर्वातं ।

व्यवस्थापय-१०५०-११५० है। समेद आव्यकार (

वेदिक संक्रितायें-पादाण योग उपनिषद 8000-1000 to To 1

व्यास-स्मृति-२००-४०० हैं। सबर—२००-५०० ई०, यं भीमासा

क्षेत्र का मामा ।

शंकरानायं-अदद-८२० है।

4444-100-200 **ांगलिंगत** 

to go I

शाङ्ग घर-१२४७ ए ० संगीत रत्नाकर। सुद्रक-मुख्यकटिक २०० ई०।

बोह्यं-समप्तम ११७१ एँ० नैपधीय चरित ।

भौतम्त्र-६००-४०० ई० पूर, रचनाक्रम मानव, बीवायन, शालायन बारव्यक भागमायन (४०० दे ० पू ०) गामायन श्रीतसूत्र, धापस्तम्ब (३५७-३०० इं॰ पू॰) (नीय), सत्यापान, काठक)

समन्त्रमद्र फेनाचाये—६०० हे०, येव पाप्तमीमांगा ।

सद्यमंपुष्टरीक-२०० ई० । सामणानामे - मृत १६०७ हैन,१६०१ईन में बेदमाप्य पूर्ण किया ।

शिक्षसमगणि -६०० ई० उमान्याति के ताबाधीयिम के टीकाकार जैन विद्यान ।

सिडमेन दिवाकर जेन दार्शनिक-(४३३ ई०) प्रकामानतार ।

सोद्दल-१०२६-४०, पं० सदयसुन्दरी, क्या ।

मोमदेष--१०६२-८१ सरित्सागर ।

मोमदेव सुरि-इप्ट हें पंच नीति वाववापुतः ।

हरदस-११०० ई०, बायस्तम्ब मन्त्र पाठ, बादवलायन मृद्ध मूत्र, वर्म सूत्रों के शिकाकार ।

हुर्यवर्षन-मृ० ६४८, य० रतनावली, विसर्विका, नागानन्द ।

हारीत धर्म सम्- १००-७०० ई०।

हेमबन्द्र-१०८८-११७२ है। हेमादि-सगमग १२६०-१२७४, सक चत्वंगं चिन्दामणि ।

क्षीरस्वामी-१०४०-११००, समरकोस का टीकाकार ।

स्मेन्ड-१०२०-१०००, संव नुहत्त्वा-संबंदी ।

# दूसरा परिशिष्ट

### संस्कृति सम्बन्धी प्राचीन भौगोलिक स्थानों के बतंमान एप

संबेत-य० परती, श० शहर, न० नदी, प० पर्वत, दे० देश. आ० जाति. रा० राजधानी. ल० लगभग

संग के - भागतपुर, मुनेर का प्रदेश । धान ४० - कराधहर (मध्य एशिया)। भाषरान्त बे०- उत्तरी कोंकण । श्रमरावती वर-मुक्टर किं में कृष्णा नदी पर। समीच्या व० - धमुनिया (स्वाम), हृदय-पंजाब ) राजवारा ल० १३५० में संस्वाधित। स्मितंनपुर व - प्यान (वर्गा) । व्यवस्ति-पश्चिमी मालवा। धइमक- यहमदनगर । प्रदेशकायन जॉ॰ - प्राह्मान । धासियनी न० - चिनाव । श्रद्धिकाथा व० - रामनगर, जिला वरेली । भावतं देव-नाटिमावाह का पहिचमी भाग, राजपानी द्वारका । बारध देव-मोदावरी कृष्णा का दोबाव वर्षान शान । समरावरो मा धनकटक । बागोबसं दे०-- उत्तर भारत । इन्ह्या स्त - ध्रवंदेमान दीप । इरावती व०-इरावदी (बर्मा) । उद्याम दे - स्वात नदी की थाती. अम्-क्रम नः। इसका धन्य नाम उद्यान है। उद (धोव्) देश-परिवर्धा मिदनापुर पृश कार्षिक्य-वर्वाया (विश्वतं वाबाद)। सिहम्मि द० बिन्दा के जिले । कामस्य-धासाम ।

उसकल दे: (उत्तरी कालग) बालामोर से सरगुना तक का प्रदेश । उत्तर क्रम-साहबेरिया । उपरिकार्त पo - हिन्दूक्य पर्वत । उद्योगर देव-आंग मित्रमाना (पहिनमी ऐयायन देव-देशन । क प्रिम देव - मानदेश। कटाह डीय-कटा (मसाया) । कविलयस्तु-वैपाल में युद्ध की जन्मभूति सम्मिनवेई (लुस्थिनी बन) से १० मी॰ पश्चिमी तिसीरा गाँव । कविश देव-काफिरिस्तान । कविशा—संयान, नायुल से ४० मी० उत्तर । कम्बूज-कम्बोडिया (फ्रांसिसी हिन्दचीन)) कम्बोण-गामीर बदवसी। क्षणांवता-यहमदावाद । असिमस्थन होय-बोनियो । कलिय-बालाखोर ने भड़क से दक्षिण में विज्ञापद्रम् तक का उत्तीला का प्रदेश । कान्यकुरमं-कसीन (जि० फरंगावाद)।

कांची-कांजीवरम् । कुंचिन्त-चमुनाका उपरक्षा प्रदेश । कुंबा ग०-कायुल तदी । कुंब-सतसुज समुनाके मध्यका भूभागः

ग्रम्बासां विवीजन ।

कुझीनगर-कसिया (जि॰ गोरसपुर),सुड का निर्वोण स्थान ।

केकय-गाहपुर गुजरात जिले (पश्चिमी पंजाव) ।

कोलनव-पनीरिस्तान ।

कोझल—ग्रवम (राजधानी मगोम्गा)। कीठार—न्हात्रग (फॅल हिन्दचीन)।

कीशास्त्री—कोसम, इताहाबाद से ३० मी.

द. द०।

मन्मार देव-रावसिष्टी भीर पेशावर के जिले, पूर्वी गान्धार की राजधानी तथ-शिला थी भीर पदिचमी की काबुल, भीर स्वात नदी के संगम पर बसी पुण्करा-वती (प्रायुनिक प्रांग भीर कारमहा)। बीन का दक्षिणी प्रान्त युद्गान भी गम्धार कहलाता था।

विरिधन द०--मगध की राजधानी धायुनिक राजगिर के निकट इसके भवशेष हैं। गुजर-- नवीं, दसवीं गती में क्तमान राज-पूताना गुजर जाति का प्रदेश होने से गुजरमूमि कहनाता था। इसकी एक धाला पालुक्यों द्वारा जीते जाने पर पर्तमान गुजरात का यह नाम पड़ा।

मोमती—गोमल न० मोड़ दे० तथा व०—दंगान, इसकी रान० का नाम भी गोड़ (वारेन्व) सहमयावती या समनौती मा । मालदा से १० मील दूर।

धोरक-गोर-पंत्रकोरा (गीरी) नदी के छद्गम पास का देश ।

बम्पा—(१) सन्ताम (हिन्दचीन) (२) भागलपुर के पास प्राचीन संग देश की राजवानी।

समंज्यती—सम्बल।

चेदि - यमुना के दक्षिण में बुन्देशलण्ड का प्रदेश, इसका दूसरा नाम डाहल भी था।

चेर-केरल, मलाबार।

भोल-मेल्पूर से पुरे कोटे तक का प्रदेश, राजधानियों उस्पपूर, (कावरी पर जिलनापल्ली के पास), मानी स्रोट तंजीर।

बाहुल दें ० — नेदि। तक्कील — तकुसाना (वर्मा)। तक्कीला — रावलपिण्डी से १२ मी० उत्तर पूर्व झाहुडेरी की बस्ती।

ताजिक जा०— गरव ।
ताजिकि जा०— गरव ।
ताजिकि जा०— गरव ।
तोजिकि — मीमी (उनीमा) ।
वृष्युवती न० — गर्यार (पूर्वी पंजाव) ।
विकासम् — नर्मया से बिक्रम का अदेश ।
वारावती — मेनाय नदी का निकला काठा ।
नक्कवारम् — निकोबार ।
नक्कवारम् — जनालावार ।
नालम्बा — राजिस से ६ मी० उ०

वासम्बा—राजीगर से ६ मा० ७० बहुमांव की बस्ती।

वैभिषाराय सीमसार (जि॰ सीसापुर) युक्तन आ = -पटान।

यस्यन साम्-विश्वन । यस्यायन-फिलियाइन ।

पंचाल- रहेमसण्ड दिशीजन तथा गंगा

ममुना के दीमाब का कुछ संग इसके दो भाग थे।

(१) उत्तर पांचान—रा० सर्वि=छवा (रामनगर जिला बरेली)।

(२) दक्षिण सोवात—रा० काम्पिल्य (कम्पिल जिला कर्नेवाबाद)।

पाटिलपुत्र—पटना । पान्दप—तिक्तलवेलनो, मदुरा के जिले । पारस्प(आ०) —पारसीक, पर्यु, फारस । पादा—(१) कसिया से १२ मी० उ०

पु॰ वसंगान पहरीना ।

(२) विद्वारशरीक से ७ मी॰ पू॰ महावीर का निवाम स्थान।

वृष्ड्-मालदा तथा पृणिया एवं दिनावपुर भीर राजवाही जिलों के कुछ माग।

प्रथपुर-पंताबर । पुष्कलावती-चारसदा । पौष्ट्र-पत्याल परमना, नीरभूम के जिले तथा हवारी बाग का उत्तरी माग । प्रतिष्ठान-पैटन, भीरंगाबाद, से २० भी० द० गोदाबरों के उत्तरी तट पर ।

बारहीक-बलस । बावेक-वेबीलोमिया । भृगुकक-महोत । भगव-विश्वणी विहार; पटना, नवा के विसे ।

मान्य—धापुनिक धननर । मद्र—स्वालकोट के सामपास का प्रदेश । महोपपि—जंगास की साड़ी । मानव—गामना ।

मिथिला ब॰—विदेह की रा॰ दरनंगा जि॰ में जनकपुर (क्तेमान वीता-मही के निकट) मेक-पामीर का ऊँचा पठार।
पनडीप-वावा।
रत्नाकर-वारव मानर।
सम्माक-तमगान; कावुल नदी के उत्तर
में जलालाबाद से २० मी० उ० पू०।

लुम्बिनी बन-कम्मिनदेई (नेपाल) । बकन, बकंप-वस्ता, सफगानिस्तान का

च० पू≎ प्रदेश । ——स्वासायाय के सामगण क

यस—इलाहाबाद के मामनाय का श्रदेश (रा॰ कोमाम्बी)

बलभी—नाठियाबाद प्रायद्वीय तथा अस्म तथा सूरत जिले। रा० बला भावनगर से १= मी० उ० पुछ।

वंग-मृशियाबार, निर्या, यशोहर के जिले तथा राजधाही प्रवना, करीवपुर के कुछ भाग । युवान क्वांग के भनुसार वंगान के पाँच भाग वे पुण्डू (उत्तरी वंगान), समतद (पूर्वी वंगान), कर्ण-मुबर्ग (परिचर्गी वंगान), कामक्य (धामाम)।

वंतु नः — प्रान् (प्राप्ततः)। वातायि — वीजापुर जिले में चालुक्यों की

राज्यानी बावामी। वाश्य होय—वोनियो। विजय—विल्लविल्ल (क्रेंच हिन्दनीय में)। विजयमगर—हाम्मी वि० वेलारी। वितस्ता—वेहसम।

विषामा (विषात्)—स्वासः। वैद्याली—बमादः, निष्कविषीकी राजवानी

(बि॰ युजरफरपुर) । श्रक्तस्थान-सीम्तान । शाकम-स्थानकोट । मृतुद्धि—सतलुत्र ।

शूरानेन मनुरा ।

शूपा—मूना (ईरान की एक पुरानी

राजधानी) ।

धानस्तो—कोसल को राजधानी सहेट

महेट (गाँडा, बहराइच जिलों की

सीमा पर)

धोकिन पतिमां (सुमाना) ।

धोकिन प्रेम (समी) ।

सरस्ती—प्रक्रमानिस्तान की धरमन्दाव

नदी ।

सारनाथ—बनारम ।

सिहपुर—सिगापुर।

सिहल—जीलंका ।

सीता—मध्य एधिया की गारकन्द नदी ।

मुखीदय-मुखीवई (ह्याम) ।
सुषम्मवती-पैतान (वर्गा) ।
सुषम्मवती-पैतान (वर्गा) ।
सुष्यंद्वीप-मुनाना, मनाया, जावा यादि
हिन्द पूर्वी डीप समृह ।
सुष्यंपुनि-यर्गा ।
स्वास्तु - स्वात ।
स्वपन-पानसर से ४० मी० दूर ममृना
मुबी के पूर्वी किनार की बस्ती ।
सीराष्ट्र-काठिमाबाइ ।
स्तम्भनीयं - सम्भात ।
हस्तिनापुर-मेरठ से २२ मी० उ० में
हस्तमपुर गांव ।
हस्तनापुन-पेता ।
हस्तनापन-हुँवा ।
हस्तवापन-हुँवा ।

## सहायक ग्रन्थ-सूची

## मारतीय संस्कृति ग्रीर इतिहास विषयक सामान्य यन्य

Cambridge History of India Vols. I to VI (S. Chand & Co., Delhi.)
D. N. Roy: The Spirit of Indian Culture (Calcutta University)

Dutta: Indian Culture ( Cal. Uni. )

Gokhale, B. G.: Ancient India (Asia, Bombay)

J. N. Sarcar: India Through the Ages.

Kabir, H.: The Indian Heritage (Asia, Bombay).

K. T. Shah : The Splendour that was Ind.

Panikkar, K. M.: A Survey of Indian History(Asia, Bombay).

Ramakrishna Centenary Committee: Cultural Heritage of India Revised Edition, 5 Vols., Calcutta.

R. G. Majumdar and A. D. Pusalkar: History and Culture of the Indian People Vol. I, Vedic India, Vol. II The Age of Imperial Unity, Vol. III The Classical Age, Vol. IV The Age of Imperial Kanauj, Vol. V Delhi Sultanate (Bhartiya Vidyahhavan, Bombay)

R. C. Majumdar, H. C. Raychaudhari and K. K. Datta: Advanced History of India, 2nd revised, enlarged edition (Macmillan

1960).

R. C. Majumdar: Ancient India, Revised (Enlarged edition) Motifal Banarasidas, 1960.

R. K. Mukerji: Hindu Civilization

Sengupta, P.: Everyday Life in Ancient India (Oxford Uni. P.).

Smith, V. A.: Early History of India, 4th Revised edition (Oxford University Press.)

Smith, V. A.: Oxford History of India, Revised Edition (Oxford University Press.)

Thomas: Indianism and Its Expansion ( Cal. Uni. )

इन्द्र विज्ञापाचरपति : भारतीय संस्कृति का प्रवाह केदारनाव बाहती : सिपु-सम्मता का मादि केन्द्र हक्ष्णा केदारनाय बाहती : भारत की सांस्कृतिक परस्परा चतुरसेन : भारतीय संस्कृति का इतिहास । नयचन्त्र विद्यालंकारः भारतीय इतिहास का उत्मीलन । नयचन्त्र विद्यालंकारः भारतीय इतिहास की मोमासा । नयचन्त्र विद्यालंकारः भारतीय कृष्टि का क, ख, म । हा॰ वासुदेव झरण ययचालः भारत की मोलिक एकता ता॰ वासुदेव झरण ययचालः पाणिनिकालीन भारतवयं । पर्मानन्त्र कोमान्त्रीः भारतीय संस्कृति और प्रहिता । मधुरालाल समाः भारत की संस्कृति का विकास । महाबीर प्रधिकारीः भारत का चित्रसय इतिहास रामधारीसिह दिनकरः संस्कृति के चार सञ्चाप । विमलचन्द्र पाण्डेयः भारतवयं का सामाजिक इतिहास ।

साने गुरु जी : भारतीय संस्कृति । शिवदत्त जानी : नारतीय संस्कृति । बाक देवराज : भारतीय संस्कृति ।

सत्यकेतु विद्यालंकार : भारतीय संस्कृति धीर उसका इतिहास ।

## अनुकमणिका

सनेनाम्सवाद १२

मनेपार्च संग्रह १४६

मंत्रीरमीम १३४, १३४, १६५ अंकोरवत १३८ १६८ प्रगिरस् ४३ What \$50, \$50, \$00, \$25 भारता देवी १ ८६ भगस्य १२६ प्रशित ४१ भाग पुराण १२२, १७१ प्रान्तिमत्र ११० ग्रामिस्टोम ३७ मग्रहार पास २११, २१२ maint for बागवधीड १७२ धनातमम् १०३, १०४ सवासा देवी की महिन्छ १६२ सम्पर्वेद ३५, ३६, २०३. मवर्वेशियम् =६ प्रावित ४२ मदीना की महिलत १६२ मदतसिवि स्थ समध्याय २०७ भनगंतामा १४७, १४६ धनामता, भारतीय संस्कृति की विशेषता रेशक बानुसामपुर १३०

धनुलोम विवाह १०४, ११=

धनुसन्धान समितियाँ २३७

धन्तनिक्ति = ३ सामक-वृद्धि १७४ मञागार, हत्या के २३ प्रपञ्चंग संती १६६ मपर जन गढ १६० MAINTAG SOX यणमधीशिम ६४ प्रशिवस्य विटक ६६ प्रतिपानस्त्वमाला १४६ धमिनवगुष्त १४८ विस्तिमयालेकार है। धमरकोष १११, १२२ समर्गित १११ बमरावती १८३ प्रमरावती शीती १वड यमरी २२ समस्य शतक १४८ समीर मली २२१ घमीर गुमरो ४, १६२ प्राथम्ब १७४ 群群在 後の परव न्यापारी-इस्लाम के प्रचारक १४३ धरविन्द २२४ क्षांबाह्य १, १०७, १०६, ११७ बासबंबनी १२४, १४४, १४६, १४२, २०६ अलगागुर, १५०

भलमसूबी १२४ व्यक्त मासून १५,० धलाई दरवाजा १६२ धनाउद्दान १५६ धलीम्राच २२ घटनकप्प के बनी १७३ अञ्चार महत्रमा ५४ धवदान ११२ प्रवदान यतक ११२ प्रवनीन्द्रनाच ठाकुर २३८ भवत्तोसन्दरी १४६ प्रवित्ताशमन्द्रदास ४० सर्वोक्त इ, ७०, ७६, १०१, १०३, १०६, ₹00, ₹₹₹, ₹₹¥, ₹₹0, ₹₹5, \$ 50, \$02, \$0x, \$50, 7x3 बदवनीय ११०, ११२, १३१ ध्यक्षपति २०३ श्रविवनी ४१ घटनामानं ६८ यण्डांग संग्रह १२४ धव्यांग हृदय १५० सन्टाब्यामी २०म समय हुन धावरां विवाह १४२ धासिकती ३४ धमुबंश्यवया ६० सस्परयता ११६, २३० बस्पद्यता उत्मूलन २३० बहोम २० सलयनीयी १०६ अध्याग ४६ धागम =६ बायस्ट्स ११६

बामिय जाति १४, १७, १=

बाट प्रवार के विकास ४६ धापस्तम्ब ३७, ३० ब्रामोद प्रमोद २६, १०६ ध्यात्मयस ५७ ब्रायुनिक युग का महस्त्र २१६ बाधुनिक पुन की संस्कृति का विकास 325-80 भानन्द कुमार स्थामी (डा०) **२३**० धानन्दवर्गन १४= धान्धवंश हरे वागोजित वर्षेथ्यवस्था १६८ धारणास ३६ धार्किमीटिस १४० धार्नुनामन १७% पाधिक जीवन ५० वार्थिक दशा ६१ बायं तथा यायंतर तर्कृतियाँ का संगम २० शामितिक देवे, १७१, १०२ बावंगड ११, १२४, १२७ धार्यसमात्र २२३, २२६, २२६, बालवार इर ब्रायुतीय मुकर्जी २३७ बाधमध्यवस्था ४० साथम, कम्यूज में १३४ धारमामापन ३७ इण्डियन इन्स्टीट्सूट बाफ साईस २३७ इण्डियन सोधन रिफार्मर २२४ EAST NEE HIRES द्ववाकु राजा ११६ इतिसा, १६२, २०६, २०६, २०६, 28x, 38x इन्द्रतेसा १४६ इन्द्र ४१ हम्बुबर्मा १३४, १३४

दल सुर्वादवेत १३६ इबाहीम भादिनशाह १५६ इतियह १६ इलोरा दद, १६१ बस्ताम का एकेस्वरवाद १४४ इस्डाम का प्रचार १४३ इस्ताम में परिवर्तन १६० र्वस्वरक्षण १२२ ईरान का यभाव ११३, ११४ इंग्वरचन्द्र विद्यासागर २३१, २३४ र्वप्तर सम्बन्धी विचार ४१ र्शना २४३ उड़िया साहित्य २३६ उत्तरकृत ५० वतार मह १७३ वत्तर मीमांसा (बेदान्त) १४ उत्तररामचरित १४७, १४८ जलर बेदिक युग ४६, ४१ बतार वेदिक पून का धर्म ४३ वतरायम १६७ उद्यासपूरी १३३ उदयना वामें १५ उचानकता ६१ उद्यान निर्माण कला १६३ उचोमधन्द्र २१, १०१ उद्योतवार ६१, ६७, १२२ earlight tos वयसवत सासार २०४ उपनिषद् ३७, १० अपरता हिन्द १६० ज्यवर्ग है। लमा १६ उर २६ समा ३४, ४१

चपमदात १०० कॅच-नीच तचा सस्पृत्यता का विकास ४६ क्राबंद ३, ४, ६, ८१, २४३ ऋणों का विभार ४७, २०३ एंग्लो-संक्सन जाति ४१ एकान्तिक धर्मे ४३ एरियन १०६ एकदोक्स १०६ ऐतरेय बाह्मण ३६, ४२, १६% ऐसनीज १३८ पोडेसी ४६ बीरंगजेब १०२, १५४, २०१ स्रोगांवास ४१ कच्यायत १११ कठोपनिषद ६० कड़िएं १३६ क्षाव हद जच हह क्यासरित्सागर १४८ कारमा ११०, ११६ कतियम २३४ विनिध्य ७०, ७१, ६१, १००, १०१, १६१ कन्दरीयनामा १६६ मनदेशी १=15 कवात २७ कपिल ६६ विश्वसम्तु के शास्य १७३ कवीर १४८, १४६ कमलाकर मह १४७ मान्यन १५० नम्बून १२, १२६, १३४ बाम्बोस ६१, १०४, ११२ कर पढ़ित ६२ कर्नन २३४

कर्मकाण्ड की जटिलता ४३, ८० समार ५० कर्ब २२७ कलवा १७२ कांसवज्ये १४२ काहम १४७ कव्याली १६२ कव्यय मालंग १३१ कांबीवरम् १६१ कांस्य प्रतिमाएं २०० काठक है= मातला १११, १४६ कारवायन ३७, १२२ कादस्वरी १४८ कापालिक द६ कामन्दकीय जीतिसार १२२ कामधास्त्र १११, १२२ काममर्थन ८६ Roll Internation काल की गुफाएं १००, १८७ वालम्य मध् कालियास ११व, १२०, १२७ बाबीकट १४३ काशिकावृत्ति १४६ काश्मीर ६१, ८७ किमताब २०१ किराताच् नीय १२१ काम प्रश वर्तिवास्य १७४ मृत्य मीनार १२४, १६२ कुतेहें १३७ कुन्दकृत्वाचामं ६२ कुमा ३१ BHILDER to, EST, EXX

मुमारजीय ११७, ११८, १३१ कुमारदेवी १७४ क्षमारपाल परित १४७ कुमारसम्भव १२१ कुमारस्वामी ११% कुमारिल भट्ट नय ६४ कुरंग भूग २६, २६ क्र पांचाल ३५ म्स्तिक मह १४७ क्षाण हर क्शीनारा १७३ 明 化 कुचा १३१ कृतिनास १६३ क्रस्यकस्पत्तर १४= क्यलानी २४३ mia 70' 25' 400 #MT 20, UX, #3, 263 Mender AS कृषण सीलाएँ मध भागमा याम्बद ३४, ३६ केशवपन्त्र सेन २२० केशविन्यास २७ केसपूत्र के कालाम १७३ ARIT AFER LER, LEX कोक शास्त्र १४६ बोटना निहंग २२ क्रोगार्क १६६ कोटिया १३२ कीटिस्य देव, १०४, १०६, १०६, ११०, 250, 202, 202 कोवार १०२ क्षीक्षित्व १०२, १२६, १३४, १३७ क्षीरस २०७

कीशिक ३८

कोषीवकी ३६ कामोर्ड १३७ साज्याही १६१, १६४ सरोद्धीलिप ११४, १३१ बान-यान मोहेञ्जोदही में २५, मौग युग # 205 मारवेत हह विसनी ११ मिलॉग १३३ शांतन १३१ सपाल १६२ लेला १८,३४ संसा पार का हिन्द १२= नंगारान १३४ गंगेश उपाध्याय १६, १७ गणविकित्सा १४१ गणतन्त्र ४६, ४०, १७४ गणितशास्त्र १२३ मदाबर भट्टानार्थ १७ बर्बालाम परे, पर, १००, १८७ पर्वतिहा १११ गांवर्व विवाह प्र. १०५ गांबार १०१. १=६

गांगार शेली १०४ नामा सप्तमती ११२, १४६ मार्गी ४७ गीतगोविन्द १४८ भीता ५७, ५८, १६, २०६, २४३ नुबराती सेसी १६६ मुणबल १२

मुजनमाँ ११= युवादय १४८ मुप्त मृतिकसा १== मुप्तयुगं को शासन अभानी १६१-७० मुख्यम की विशेषशाएँ ११७

गुप्तपुत्र की संस्कृति १८३ गुरु भीर शिक्ष के सम्बन्ध २०६ मुख्कृत कांग्झी २२४ गुरदक्षिणा २०६ पुरुक्त पढित २०४ गुरुमत १४ मुहाएँ १=२, १=७ गुस्ममूत्र २० गोविकसा ४६ गोविन्द्रवस्द्र १४५ गोपन बाह्यण ३६ गोपराज १२० गोपियों वह गोपुरम् १६१, १६७ गोमिल १० गोमती ३४ गोर्की २४० गोविन्दराज १४६ गोहपाद ६५, ६६ गौतम २६, १७ गीतम वर्ममुख ४७

गीतमीपुत्र सातकर्णी १५५ पर्णयोत्तता, भारतीय संस्कृति की विशे-पता २४३

सामणी ४६ बामपंत्रायत १७० साम्यवादी ४० पारापुरी १३४

पोषा, विस्ववारा और मोपामुदा ४४ चकतियाँ २७

सम्याणियत १४० बन्द्रवालि १३, १२२

मन्द्रमूप्त मीर्ग ७, है, छह, हहे, ११३, \$ \$ ¥, \$ \$ 10

बन्द्रगुष्त विक्रमादित्व ११६, १२०, १२६

चन्द्र गीमी १२१, १२३ चन्द्रव्याकरण १२२ चन्द्रशेखर वेकटरमण २३७ चन्द्रवर्ग २२ भाग १३% चम्पा १२, १०२, १३४, १३८ सम्म १४८ बारक हरेरे व्यथन ऋषि ३६ चरित्र घोर गाचार, शोर्य युग में १०६ चर्चन १३१ चाङक्तियेन १०२, १०६ चाणस्य १६= चातुर्वाम ६६ चार वार्ष सस्य ६६ चान्सं पंचम २४३ बार्गा विल्लिस २३३ चार्नाक दर्शन 22, 22 चितारोहण १४६ चित्रकता १६२, १८८ वित्सुसामार्थ २४ चालमला १५६ बोल १६६ चैतन्य १४२ चेत्म १८७ 製作 まは खान्दोमा उपनिषद् ७५, = इ, २०= जगदीशासन्त वस् २३६ २३७ जनमञ्ज ३६ जयस्तमह १४२ अवस्था १३४ जगसिंह १४७ समावित्य १४६

जयानक १४७

जलालुद्दीन बुखारी १५४ जहांगीर २०० जावणि ५७ प्राप्तिक ७६, ८३, २०७ जातपात की हानियाँ १४३, १४४ जातिमेव ४४, २२म, २२६ जॉन मार्गल ११४, १४४ जापान १३२ जापसवाल काशीप्रसाद ११४, १७६ जावा १३६ जिन ६६ जीवयभ ४२ जीवन का बादशे ६०, १२० जीव ६५ जीयक २१३ MI KX. 2013 जैन पर्ने का धाविशांव ६४ जैन धर्म का छात पर वेन महासभा १२२ जीतन्त्र व्याकरण १२२ क्षेत्रिण ६३ जोमा २३४ जीक २३५ जीवपुर १६२ क्योलिय इंड. ११४, १९४ टालमी १०= टालमी एक्गत १०० SW(30 तजीर १६१ तत्वकोमुदी हइ तस्वदीपिका दथ तरवार्षतीका १२३ वयस्या ५३ सपोषम पद्धति ४३ तियम १६

ससाम १०५ तक्षणिला २०४, २१२, २१३, लीमबंग १३२ ताण्डम काताण ३६ तामिल साहित्य ५७ तिसम् १३० विभाग १३३ तिस्वस्तुवर ११२ तिसवा ३६ तीसरी बौद्ध महासमा ६६ वैसिधीय उपनिषद् ६० वसनारमक मापा बास्त्र २३४ तुलसी की पूजा २० संसामय ११४ क्रमणाल १२६ तोरमाण ११६ तोस्किष्यम् १११, ११२ वियोगको २२२ बेराप्यूट १३= धीन संभीट १३३ द्रम्बी १४५ बस्तपुर १३४ वर्षण रम दशंग १५, ६६ दर्शनों का निर्माण 55 दशक्तारचरित्र १४० दशगुणीलर संबतेलन १२४, १३६ क्यारम २०३ दसमात १६२ वश्चिमायम १६७ वाम ११% दामोवर १= वासाधिकोत १६० दार्थनिक विकास के बार युग दह

बास ११ विक्रमाम ६१, १२२ दिवाकर मित्र १४५ विक्याख्वास ११२ दिसापामीका २१२ दोनार ११६ दीपंत्र बीजान ११४, १३३ बीर्षजीविता भारतीयाँ संस्कृति और विद्यान वता २४३ दुर्गा १६ दुक्बल १११ वलवाका १६६ देवकीपूत्र कृष्ण ४३ देववमा १३६ देवनन्ति १२३ देवधिगण १२२ देवेन्द्रनाच ठाक्र २२० दोरसम्ब का शोगमनेक्षर मन्दिर १६७ द्रमा ११५ ging tet ह्रविच् सभाव १८, १६ ब्राह्मायण ३७ देवबाद १६ denie ex देशान्य १६६ ध्य १६५ धनपाल १४६ धर्म २४, ४० धर्म का पालन १= धमंकीति हर धर्मचक प्रवर्तन ६७ वर्मताल की मुक्यता १७= षमंपाल १२२

वर्गमहामास्य १६८ धर्मस्त १३१ पर्मावज्ञा १०० धर्मसंग्रह स्व धर्मसूष ३७, ३० पामिक बान्दोलन २१६ वामिक कास्ति ७४, ७६ भामिक दशा १६ वामित्र प्रमाय १५७ ध्रम ७२ ध्यबदेवी १२० नकुल ६१ नक्तीच ८६ नविकेता ६० नदराज शिव २०१ नन्द मौर्चयुग ह नम्बलास वस् २३= मन्त्री वद मरवनि == नल चन्यू १४० नवसाहसांक परित १४७ नवहीय १७ नव्य न्याम पारा ६६ नाम नमाम है छ नमीर बाह १६वे बहुपान १००, १०६ नागर समंस्य १४६ नाम बामायक-गुप्त सुम १० नामानन्द १४३ नागार्थंन ६६, १११, ११२, १२४, १३५ नागाण नी कांता १८३, १८७ नाममनि =४ नानक १५२ भागवन १५६

नायन्सार ६७ नारव १२०, १२२, १७४, २०= नारायणी पन्य १६० नाराशंसी नापाएँ २०७ नारियल १७ नारी प्राप्दोलन २३२ नार्किक (धार्य) १६ मामन्या ११. १६६, २११, २१६, 288. 388 नामनीतकम् १२% नासबीय सुनत ६० नासिक १०० नास्तिक वर्शन ६१ निषम्ध १४० निनामहीन धीलिया १६४ निदेश # व निम्बार्स ८४, १४ निमा १३१ नियोग प्रश्. १०५ निमक्त ३६ नियंग्य ६६ नियात-प्राचात १०६ नियाद (धान्नेय) = FARE X > नीम २५ नीलकाष्ट १५७ नस्य ४% नेशियो द, १× नेपिटो मस्त की सांस्कृतिक देन १६ नेपधीय चरित (४० न्यायकुम्मात्रीम १७ न्याम दर्शन १७ माम भाष्य १२२ न्यायमंत्ररी २७

न्ताय वातिक हरे, ६७, १२२ न्यायावसार १२३ न्युटन ११० पंतालका १२१ पंचवशी है थ पंचवित्रः बाह्यण ३६ पतोसा २०१ प्रणि प्रश प्रतिवासि ६६, १६, १०४, १०७, ११०, अश्र मीष्ट पदार्भभगंतपह ३= पदमुपाणि धवलीकितेश्वर १८६ वदमपुराण २० गदमगरभव १३३ परमाग्रामाह है। परमा हिन्द १२० परावार १२२, १५७ परिमल १४७ परीक्षाएँ भीर उपाधियाँ २१० पर्जन्य ४३ पर्या ४८ परण्यी ३४ पालव १६२ वस्त्रति २४

पश्चलि के विश्व पान्दोलन ४३ बयुमेश देश पवित्रमी वृत्तकमान जाति १५ पहलन देहें; १०% पहाडी धीली २०० पांचयम प्रवृति दथ पार्टीसपुत्र का प्रयस्य १६८ पाठ्म प्रणानी २०६

पाठयविषय २०७ पाणिमि =३. १२२ वाविनीय प्रस्टाच्यामी EX alegan firm पाण्यय रहता सुन्दर ८२ प्रातंत्रम मतामाध्य ११० पारस्कर मुहासूत्र ३७ वार्यमार्थाप १४ यास्त्रं ६६ पादवंताय पर्वत ६६ distance fun, fri धालागल ४३ पाणि व्याकरण १११ पावशी ४० पावा १७३ वास्त्रत संबरम्प्रवास वर् गासे २६ विव्यक्तियम १६३ विप्राचा २१ धीपात २४ पुनर्वम् १११ पुराणों का विकास = ? पुरायमकाल और नवायमकाल ७ पुरुरवा और उवंशी ३६ वृह्यार्थ ६०, २४५ पुनवोत्तम देव १४६ वृध्यमित्र ७६ पुजा १६ पूर्णंबमां १३६ पूर्व मीमांचा ६३ पूर्व वेदिक सुम ४०-४३, ४४, ४८, ४० मया ४१ यस दर

पृथ्वीराज विजय १४७ वेशिष्तम १०६ यो-मा-सी १३१ भौशाणिक जिल्ह धर्म के विकास के बी यम ७४ प्रगृतिसीसता ५२ प्रजापति ४३ प्रजातन्त्र १७३ प्रणासी व्यवस्था २३ आगा ११२ प्रवापारमिता ११२, १६६ प्रतिलोग विषात १०४, १४२, १६६ प्रफल्लमन्त्र साम २३६ व्रमाणवासिक १.१ प्रमाणसम्बन हर असरसमाद हम प्रस्थान वसी हथ प्राचल ११३ प्रामितिहासिक युग ७, १४-३३ प्राचीन राजवन्त्र की समीका १७१ प्राप्य भूमञ्चलागरीय जाति १५ ब्रायापत्य ५६ प्राणनाच १६१ प्रातिनास्य ३८ ब्राम्तीम भाषामी का विकास २३४ प्रार्थनाममान २२० प्रियमेग २३४ विषयस्थित १४० जिल्ली १०५, १०६ फतहपुर सोकरी १६२ फाहियान ११६, १६०, १६३ फिरोजशाह तुमसक १५४ भूतान १३३, १३४

विकासन्द्र चटली २२६, २३५ संगाल की पाल शैमी १६६ बस्ताली पीमी १२% बरब्दर १३= वनियर १०२ बसक २०६ बहरामजी २२७ बहविवाह ४६ बहुसुबर्गाक १३७ वाण १४२, १४८ बादरामण हे हे भागवध २२६ बालविवाह २२० arffer 230, 234 विकास ६३ विस्वतिषय १३६८ १३६ बिल्हण १४० बुद्ध ६७, २०६ बृद्धगमा १०४ ब्द्रबीय १२२ बुद्धवरित ११० बहुतर भारत १२७-३६ बृहसार भारत की वास्तु कला १६६ बृहत्तर भारत का सूचपात १०१ बृहलाहिता १२२, १२६ बहुवार्थ्याक ६० बहुबीस्वर का मिनार ११० बेगार १०७ बेलुर १११ बेमलगह १०० बैटिन, लार्च विलियम २२६ बोगोजकोई ३६

बोधिमस्य १०१
बोदोबुद्द १३८, ११४
बोदिएमं का लोप ८२
बोद पर्म का लोप ८२
बोद पर्म का लोप ८२
बोद पर्म को लोकदिक्ता के कारण ७०
बोद्धपर्म के माकर्षण ७०
बोद पर्म के माकर्षण ७०
बोद पर्म १२
बोधायन वर्मभूष ३७, ३८
बहान्य के नियम २०४
प्रहान्मांत्रम धीर उपनयन संस्कार

703, 708 बद्धनारी २०५ अक्राजाल गुनत ६४. श्रद्धालमाल २१६, २२०, २३१ महासम १४ वडासफ्टसिडान्त १५० आधाम धन्म ३६ बाह्यी लिपि १३१ बिटिया मूग १३ मन्ति २०, ४७, ६४ भगवद्गीता ५६, ७६, ६३ मगीरच की तपस्या ११२ भट्ट नारायण १४६ महि १४० संस्था १३४ मत् हरि १२१, १४म, १४८ भरत ६६ भवदास ६३ भवमृति १४०, १४०

मागद्य ४१ भागवत धर्म ७४ भागवत वर्ग का पार्शनमक प्रसार है। भागवत प्राण = ४ भाजा १०७ माइमत ६४ भारतको २३६ भामती हर मामह १४० भारत की सरते १४ भारत की विविधना धीर मीलिक एकसा ४ भारत विषयक वाववत २३३ मारतीय कला की विशेषताएँ १६६ भारतीय पुरातत्व का सन्धम्य वरे भारतीय संस्कृति १, इसकी विशेषताएँ 212,84 भारतीय संस्कृति पर बीख पर्य का प्रमाग ७१ भारतीय संस्थाति में जैनियों की येन ७३ भारतीय संस्कृति में सम्मिषण ३ भारति १२१ भारतिय ७६ भारहत की कला १८३, १८४ भावविवेश १२२ MICHAIN EO भास ११० भारतस्थायां (४६, १५० निवादति २०४ भूमध्य सामशीय मस्त (इवित्र) १४ भूमरा १६० मुख्यम हिन्द्र भोगाद्य, १४२, १५१

मंगील (भिरात) १६/२० संस्र २०० मण्डन मिध्र १४५ मयुरा १८, १०१ मधुरानाग् ६७ मधरा बीसी १=४, १=५, HE EBY मध्य एशिया ११२, १३० मध्यकालीन मस्झति १४०, ११२ मध्यम मार्ग ६७ मध्यपुग भी भारतीम कला १३० मध्यपन की मृतिकला १६० **मध्यपूरीन चित्रकता १६६** HER EL मन् १०४, १०४, १०७, १२०, १४७, Rox

मयुर ११६ मलाया होत समृह १३५ MODITAL SAR मस्त १७३ महिल्लामारी हर मसळवी १३६ महाज्ञास्य स्म ह महात्मा गोवी २३०, २३१, २३६ महात्मा थाएवं ६४, ६६ महामारत को रचना कान १४ महाबंधन की पहिमा ४४ महाभाष्य १.४, १६० महामिनियक्षण ६७ महामियक १६४ महानीत १०४ महामाम ६६, ७०, १०१, १११, ११६, 252

महारथी (०४

महालनबीस २३७ मताबस्त १११ महामीर ६६ महाबीरवरित १४७ महाबीरप्रसाय द्विवे २३४ महेन्द्र ६६, १३० महेन्द्र लाल सरकार २३६ महामा घट ६६ महासेनापति १०४ महस्मय सुगलक २२६ 35 TF माम १४७ भागविकता १६ मात्रदेवी २४ मातशकित १३ मामन १५०, १५७ माल्यमिक ६२, ६३ मानसार १२६ मामलापुरम् १६१, १६२, १६५ मायाबाद १४ मानती मापव १ ६० मालव १७१ मामविकालिमिय १२१ मिगती १३१ वितास स १४ सिविता १०३ विमानदर ६६, ७०, १०० सिवान सम्बद्ध १११ मितिर कुल ११६ मीनाधी १२७ मुद्रेन्द्रीन चित्रती ११४, १६० मुक्तिकोपनिषय् ३७ मुगन योगी २०० मुख्यमानियद् ४३

मुद्रा ११४ मुद्राराक्षस १२१ मुरारि १४७ मुरारि मिश्र ६४ मुस्तिम फकीर १५४ मुहम्मद १५३ मुहम्मद गीम १६२ मुहम्मद बिन कासिम ११४ मुहर २= मृतिपुत्रा का प्रसार ७१ मुच्छकटिक ११० मेगरमनीज ६०, घ३, १०२, १०३, १०६ नेपद्रत १२१ मेपालिबि १४६ मेनोपोटानिया ३० नैशालिक १४= मैनसमूलर ३६ मैंबेब हर, १२२ मेंब्रेगी ४७, ६० मोहेंबीदडी २१-३१ मबन १०% यवनिका ११४ समोधरपुर १३४ गसोबतो १४६ मधोलमी १३४, १३८ यहबंद देश, प्र मापिरोपी सान्दोसन् ४३ माणोपी ३१ मात्रकारम १०४, १०५, १०७ बाजवलय स्मृति ११०, १२०, १२२ (VK

मामकाचार्य सीर मुच्त २०१ मारकाद १०२ मुकान ज्यांग ८६, ८७, १८१, २०१ 708, 788

यन्तिकल्प तक १५१ योग ६६ योगाचार ६२ योधिय १७४ रचुनन्दनः ११,य रयुनाच शिरोमणि १७ रघुवंश १२१ रजात १०० रत्नावली १४७ रत्नी ४०, ४६, १६६ रच १६१ रवकार १० रन्तिदेव ६२ रमाबाई २२७ रविवर्गा २३८ रवीन्द्रनाय डाक्ट २३४, २४१ रहनुमाए मञ्चायनान २२० सका १ रागमाना १६६ KINED: YE राजगोपालानारियर २३४ राजतन्त्र १६५-१७३ राजसन्त पर प्रशिवन्य १७१ राजतर्गिणी १४७, १७२ राजयोग ५८ राजराज १६७ राजशेसर १२१, १४२, १४६, १४६, 250

शावस्थानी ग्रेसी १६६ राज्याची १४४, १४६ राजाधी मा वेक्स १६६ रावा के कर्तव्य ६२ राभा का नियम्बन ४३

राधा ६४, ६४, ६६ रामकृष्ण परमहस २२१ रामकृष्ण भव्यास्कर ७६ रामकृष्ण मिशन प्रान्दोलन २२१, २२२ राममोहनराम २१६, २२६, २२८, २३४ रामायण धौर महाभारत ७८, ११० रामापण का महत्त्व ४४ रामायण का रचना कास ५४ रामानन्द १५= रामानुत ६४, ६४, १४६ रायल एशियाटिक सोसायटी २३३ रावण वध १४७ राष्ट्रीय पनुसंधान सालाएँ २३७ राष्ट्रीय समाज मुबार परिषद् २२४ रास विहासी धोष २३७ 3x HBIF EK X3 सहदामा १०७ महसन ११= रेशम का मार्ग १०२, १०८ रोसड रर शोमक ११६, १२५ मदमीयर १४८ नतित कतार्थ २३० नविविधितार ११३ नाल नाल २३४ बाद्यावन ३७ जियराज का मन्दिर १६१ निवायत सम्प्रवास ८०, ११८ निकामि रेक्ट्रे, १७४, १७४ सीलावती १४६, १५. लुक्सिनीयन ६७ लेगा १८३ लेबी ११३

लोयल की खुदाई ३१, ३२ बिन १७३, १७४ वधान्सेदिका १३२ बन्धवान ७० बयासूची ११२ वरण ४६ वरतात २०७ वर्ण ४० यसी व्यवस्था ४६, ११६, १४१ वणांधन पडलि १०२ बलभी १२२, १४४, २१५ बल्लभानावं हद वसन्त विलास १६६ वस् ४३, ७४, =२ वस्देव प्रवम १०१ वस्वन्य हरे. १२२ वाकादक ११६ वाग्मड १२५ वाचम्पति मिध ६१, ६६, ६७ वास्त्यामन ६१, ६७, १११ वामन १४६, १४६ वामन भीर बनि ४१ शाममानी पन्त्रों का जन्म = • बादम १३७ वाली ६१ मास्यदत्ता १४० बास्तुक्रमा १६१ विषयशिया २१०, २१% विक्तांकदेव चरित १४७, fremiter ext, est विक्रमीवंगी १२१ विवयस्थान १४१ बिलय १३० falso \$50

विज्ञानकाम ६३ विज्ञानकाम ६३ विज्ञानकाम १४= विष्टर्गनद्भ १६ विस्तता ११ विदेशियों को हिन्दू बनाना ११६ विदेशियों द्वारा भारतीय संस्कृति को

सहया महता १०० निवेशी व्यापार की धद्भत उन्नति १०२ विषया विवास १०४, १२०, २२६, २२७ विनय पिएक ६१ बिन्गेण्ट स्मित्र ११४ विम कपा =६, १०० विकास काह १३६ विमान १६१ विसहस्रोप्ट २४२ विचियम कोग्स २३३ विवाद पर्यात ४४, ५६, १२० विवेकानम्ब २४७ विशानकरणी ६३ विशिष्टाईन ६% विशासदत्त १२१ विशेष है इ विश्वेदवर १५७ विद्य १०० विद्यार ४१, ७८ विष्या विगम्बर ५३६ किना धर्मोतर पुराम १२२ विष्णुसमा १३१ वियोग संबर १३६

विद्वार १८७

बीरहोत ५७

मुन्ती १३२

भीतनाम १०२

प्तियुग ६१

वृत्र ४१
वेशीसंहार १४७
वेदव्यास ६४
वेदी का महरच ४६

वैतहस्य ४६ वैदिक भीर वर्तमान हिन्दूषमें में भेद ४२ वैदिक देवता ४० वैदिक समें का पुनस्तवान १०१ वैदिक समें के साथ समन्तव =४

विक युग १६४ वैजीदक साहित्य और संस्कृति ३४-५३ वैदिक साहित्य का काम ३६ वैदिक संस्कृति ४०-४३

वैदिक संस्कृति की विशेषताएँ ५१ वैदुर्य ६१ वैभाषिक ६२, ६६ वैभाषी ६६ वैभाषी ६६ वैभाषी के निक्छित १७३ वैभाषी के निक्छित १७३ वैभाषा २७, ६८, १२२ वैभाष मन ८४ वैभाषा ५०, १७३ वैभाषा ५०, १७३

व्यासरण ३१ व्यापार ४१, १०८ व्यासभाव्य १२२ **अपन समृति १४१** व्योमजियाचामें ६० वाकरायां चप्र, घठ, हेई, हे४, हेरे, EXX, EXE सामा हर, १०५ AMERICAN STREET SPINS शाबर स्वामी ६३,६४ वासामाम्।हरू १७१ बाहाब्दीन गोरी १५% वांकरमाध्य ३४ वारक धर सहिता १५० वालय १०३ व्याच्याच् ३६ शान्तर्गतित हेते. १३३ वाल्ति स्वसप भटनागर १३७ बारिएत अकरण ११० बालिहीय ६१ बासम प्रणाली १६४-१०६ बाहतही १६२ forest 34 शिक्षा घोट फीस २०६ विसा जान २०३ शिक्षा केंग्र २११ विकार प्रवित्र २०७ शिक्षा प्राप्ति के बहुत्व २१६ विलाजीत २६,२६ FREE KOLET शिम १०॥ ब्रिडिंड ७३ विक्यासम्म १४७ मा हर स्काननाति १४६ ध्युनन सञ्जूत ३६

खबाबेत हैं।

धीरत सम ३७,३८ यदक ११० क्रीक्रम वया १३%, १३%, १६% शीव यम ७६ शंव सम्बदाय एक शेव साहित्य ८७ र्शविषद्धाना वर शोमन १०⊏ शोस्य १३२ ध्रमण ६६ धवण वेल गोला १६६, १६० धावणी २०६ भी १६ धीकरण १७, १६, ६४, १७६ श्रीमार १३% धीलका १३० श्रीविजय १२ wiled Ex. 2xo. 2x= अतवमा १३४ affer POE धोतमुत्र ३७. व्येतावयतर उपनिषद् ७६, =६ संगम ११२ संगीत १६२ संगीत रतनाकर १४६ संबर्धीता ४६ संसम्बद्ध १२२ गंपमित्रा ६६, १२० मंबलनम्या ७०, ७१ REPUBLIE सन्तानवाद ६२ मंत्राल (न शंक्षण निकाम ६= ससारकत्त्रं २००

मंस्कृतियों का संगम १४ संहिता ३४ सतनामी १६० सर्वापना ३३, ४१, १२०, १४६, २२४ सत्यपीर १६०, १६१ सत्यार्थ प्रकाश २३३ महलमिश्र २३५ सद्धमंपुण्डरीक ११२ समस्मागर २०न HWT 25. 855 सम्पता धीर संस्कृति १, २ समनाभड १२३ समन्ववात्मक हिन्दू वर्ग = १ समाज १०७ समाह्य १०७ शमिति ४=, १६६ समुख्यपपादी ८१ समय ११ सम्बद्धान्त १०, ६३, १२१ सम्बन्धि का विनिमय ५० सम्बन्धे के सत्य परिणाम १४६ सम्मिलन की प्रवृत्ति १५६ सम्मिश्रण की प्रवृति १६० सरस्यती ३५ सर संबद धतमद २२१, २३४ सर्वोत्सर्वयात ४२ maffegare Et mani frans ? ? = सहदेव ६१ सांत्रियाला का भात दे, ४१, २४२ minimillen Es, ttr सांका दर्शन ६४, ६६, १२२ सामी ८४ सांपों की पूजा २%

सांस्कृतिक एकता ५ सांस्कृतिक प्रभाव, बहुत्तर सारत में १३३ सांस्कृतिक प्रसार के प्रेरक कारण १२० मातवाहन युग ६, १०, ६०, १६८, १८६ सामवंद ३५, ३६ सामाजिक दशा ४४, १०३, ११६, १४१ मामाजिक संगठन ५६ सारसाय ६७ साहितियक उत्तरित १६३ साहित्य १२१ सिहसरी १३६ सिहासन बार्विशिका १४८ सिकस्थर १५४, १७४ सिकन्दर लोदी १५४ चितिरिया १६० वितार १६२ सिक्तनमासल १६० मिल्लीन दिवासर १२३ सिक्टम १४६ सिद्धान्तिभारोमणि १५० सिन्दर १८ सिन्ध् ३४, ४१ सिम्प् सम्पता २१-३१ सिला सम्बता का काम २६ मिल्यू सम्बता के निर्माता ३० सिम्मा है है मिल्वे नेवी २४६ सीता १०२ सकरात २४३ सुवायती १३२ मसिप्टिक ६६ स्वन्ध् १४८ स्वराजीय ११, १२६, १३४, १३७ समरायुष्य १३१

नुवरांचुनि १३६ स्वास्त् ३५ समात १११ महस्लेख ६३ मृत क्ष मुक्षकाल दक्षंनवाद्वित्व का ६० सुत्र माहित्य ३७ सुयं ४१ भूगंबर्मा १३× संप्याकोद्रम २३४ सल्युक्त ११४ सहरा १६४ संस्थवसम्बद्धाः ६३ सोमदेव १४६ मीति ४४ सीपालिक देन देने मीन्द्रशमन्द ११० सीवीर ५= स्तम्म १०१ स्त्रप १८१ स्थियी का उत्थान २३० स्विमी की स्विति ४७, ३३, १०४, \$50, \$XX

स्त्रीतस्त वय स्त्री विश्वा २३१ स्वर्गात ४६, ४६ स्वानागार २३ स्विम १८२, १६८ स्याचे सम्बद्धाय वर्श स्मृति जन्द्रिका १४२ स्याद्धाय ६२ स्वामी द्यानस्य सरस्वती ६५३ स्वामी द्यानस्य सरस्वती ६५३ स्वामी विश्वेकानस्य २२१, २२२

हड्ण्या तथा भीहें बोदडी की सम्पता २१-३१ OOF THIRTHS हरविलास शारवा २२७ हरिजनों की उन्तति २२१,२३० हरियेण १२। हमंचरित १४= हवतकूमा देवे इसाम्ब १४६ हास्त्रवीद १५० हाल ११२, १४३ हासिबिद ११७ प्रिन्दचीन के राज्य १३३ विद्या १२४ हिन्दूधमें का नया क्य ७७ हिन्दु धर्म के सुधार धान्दीलन १५७ हिल्लास १०२, १०८, ११६ हिरणागर्भ ४२ हीनवान ६६. १०१ हएसन्तीन १३४ हमायु २०० हेनरी मेन ११४ हेमबन्द्र हर, १४७, १४६ हेमादि १४२, १४७ हेलियोग्रीरस =3, =४, १०० हैयल १६३, २२८ सता ४६ क्षत्रम ११४ श्रीरस्थामी १४६ क्षेमेन्द्र १४**८** प्रथा महाम विकापत रोप १४६ विपिटक ६० विक्सिली १६ जिसति मरे, मर विविक्तम भट्ट १४३







Central Archneological Library, NEW DELHI 36851

Call No 901.0954/Haz

Author - 4 Leanle, & Enly

Title - Sulta of Mila "A book that is skut is but a black"

SOVE OF INDIA

Department of Archicology NEW DELHI.

Please help us to keep the book clean and maving.